

**99** 





เฝ้าดู Observe

ไม่ตัดสินdo not decideไม่มีneitherผู้ดูobserverและnorสิ่งที่ถูกดูobserved



ทุกขณะ Every moment คือ is กำไรชีวิต a benefit of life

# ความสงบคือเต๋า

โดย มาร์จอรี่ หู

ฉันได้ไปเยือนสตูดิโอของคามินเป็นครั้งแรกเมื่อ**ท**ลายปีก่อน นานจนจำไม่ได้ว่ากี่ปีมาแล้ว แต่ยัง จำได้ว่าฉันบอกคามินไปว่าฉันขอมอบสามคำให้กับพลงานของเขา ได้แก่

```
ความยิ่งใหญ่ (immensity) – dà (ตัา),
ความหนักหน่วง (weightiness) - zhòng (จัง)
ความแปลกแยก (awkwardness) - zhuō (จัว)
```

คามินไม่เคยลืมทั้งสามคำนี้ และเมื่อเขามาเยี่ยมฉันที่ประเทศสิงคโปร์เพื่อนำเสนอพลงานของเขาที่ งานอาร์ท สเตจ (Art Stage) ประจำปี 2561 เขาได้ขอให้ฉันอธิบายความหมายของคำว่า ตัา จัง และ จัว

และเนื่องจากฉันมีความเข้าใจในปรัชญาการดำรงชีวิตของคามินมาบ้าง จึงรู้สึกว่าตนเอง สามารถเขียนขึ้นเป็นบทความชิ้นนี้สำหรับหนังสือของเขาได้

#### คำนำ

ทนังสือเล่มนี้มีชื่อว่า "

" ซึ่งเป็นช่องว่างในเครื่องหมายคำพูด

ในความเป็นจริงแล้ว ช่องว่างนั้นคือชื่อของคามินที่ใช้ตัวอักษรสีขาว ทำให้ดูเหมือนเป็นพื้นที่ ว่างเปล่า เมื่อผู้ชมนึกไปว่าไม่มีอะไรอยู่ในช่องว่างนั้น แท้จริงแล้วกลับมีบางสิ่งอยู่ในนั้น และคามิน กำลังเล่นกับภาพลวงตานี้ เขาตัดสินใจแสดงออกถึงความว่างเปล่าผ่านสิ่งที่เรามองเห็น ไม่ใช่ ด้วยก้อยคำที่สื่อถึงมันโดยตรง

## Calmness is Tao

by Marjorie Chu

My very first visit to Kamin Lertchaiprasert's studio was many years ago, too many to remember, but I remember telling him that I had three words to describe his work:

Immensity - dà, Weightiness - zhòng Awkwardness - zhuō

Kamin never forgot these three words, and when he visited me in Singapore to present his works at Art Stage 2018, he asked me to explain the meaning of dà, zhòng and zhuō.

Having understood something of Kamin's life philosophy, I feel that I am able to write this essay for his book.

#### Introduction

The title of the book is " , which is blank in quotation marks.

In actual fact, the blank is filled with Kamin's name in white, giving the appearance of being empty. When viewers think there is nothing, there is in fact something inside, and Kamin plays with this illusion. To use the visual and not the word is how he decides to express emptiness.



**ไม่มีฉัน-ไร้คิด-ไร้การเวลา** ๒๕๖๐, ถ่ายภาพ : มาร์จอรี่ ชู

เขากล่าวสืบไปว่า เราสามารถบรรจุโลกทั้งใบ กาแล็กซี่ทั้งหมด รวมทั้งท้องฟ้าและหมู่ดาวไว้ใน พื้นที่อันว่างเปล่านั้นได้ ด้วยเพราะสิ่งเหล่านั้นล้วนไม่มีอยู่อย่างแท้จริง

คำว่า "

" จึงทั้งยิ่งใหญ่ หนักหน่วง และแปลกแยก

### ความหมายของคำว่ายิ่งใหญ่

คามินรู้สึกว่าการสร้างงานศิลปะช่วยให้เขาเข้าใจความหมายที่แท้จริงของชีวิต เพื่อให้เอื้อต่อการ ทำความเข้าใจนี้ เขาได้ขึงพืนพ้าใบขนาดใหญ่ไว้ในสตูดิโอของเขา เตรียมพร้อมให้เขาบันทึกความคิด ของตนลงไปได้ทุกเมื่อ

พลังจากนั่งสมาธิ คามินจะมาที่สตูดิโอ มุ่งหน้าสู่พืนพ้าใบที่ขึงไว้ และจุ่มแปรงลงในขวด หมึกเพื่อก้าวสู่ขั้นตอนแห่งการลืมตัวตน เวลา และจิต จากนั้นเขาจะถ่ายเทน้ำหนักจากเท้า มาที่มือ โน้มตัวลดแปรงลงสู่พ้าใบพืนใหญ่นั้น แล้วทำงานอย่างรวดเร็วเพื่อแสดงออกถึง ความคิดของเขา ก่อให้เกิดสามแลงานบนพืนพ้าใบ ได้แก่ 'ไม่มีฉัน-ไร้คิด-ไร้การเวลา'

เรารู้สึกถึง ความยิ่งใหญ่ ในชิ้นงานเหล่านี้จากลีลาในการตวัดฝีแปรง ซึ่งทำให้เราสัมผัสได้ถึง ความสง่างามอันไร้ขอบเขต ความยิ่งใหญ่ที่ไม่เพียงหมายถึงขนาดของชิ้นงานเท่านั้น แต่ยังสื่อถึง ความกว้างใหญ่ไมศาลและความไม่มีที่สิ้นสุดของความหมายของผลงานด้วยเช่นกัน ท้ายที่สุดแล้ว จะมีถ้อยคำใดยิ่งใหญ่ไปกว่าการอยู่เหนือตัวตน ความคิด และเวลาอีกหรือ

#### ความหมายของคำว่าหนักหน่วง

คามินแสดงถึงการเรียนรู้เซนสามขั้นในพลงานที่มีชื่อว่า 'Self-Awareness' ซึ่งในภาษาไทยหมาย ถึง "ความรู้ตัวทั่วพร้อม" ภาพนี้ไม่เพียงหนัก ในส่วนของขนาดภาพและความเข้มชัดของน้ำหมึก เท่านั้น แต่ยังรวมถึงข้อความและความลุ่มลึกอย่างยิ่งของนิกายเซนด้วย

คามินยังมี "ความกล้าหาญ" ที่จะวาดภาพ "ยายสา" ไว้ด้านบนของชิ้นงาน ภาพมนุษย์ตัวจ้อย บนชิ้นงานขนาดใหญ่ยิ่งเสริมให้ภาพดูมีน้ำหนักมากกว่าความเป็นจริง

คามินอธิบายว่ายายสาเป็นตัวแทนของความรู้ตัวทั่วพร้อม เป็นผู้ที่เข้าถึงปรมัตกสัจจะ หรือความ จริงอันไร้กาลเวลา ยายสามีจิตสำนึกใหม่ อยู่เหนือจิตของตน และกลายเป็นเพียงผู้ดู

ทั้งนี้ การเรียนรู้เซนมีทั้งหมดสามขั้นด้วยกัน เริ่มจากจิตที่ปราศจากประสบการณ์ทรือสติ เป็น จิตที่ยอมรับในสิ่งที่ผู้อื่นสอนสั่ง "ภูเขาคือภูเขา แม่น้ำคือแม่น้ำ" นี่เป็นจุดเริ่มต้นของวิถีแห่งสติ ตามธรรมชาติ



**รู้ตน**, ๒๕๖๐ ถ่ายภาพ : อานนท์ นงค์เยาว์

He goes on to say that, in the empty space, one can put the whole world, the galaxy, the sky and the stars because, actually, they are all nothing.

This very statement "

" is immense, weighty and awkward.

#### Meaning of Immensity

Kamin feels that making art helps him to understand the true meaning of life. To facilitate this, he has large canvases stretched and placed in his studio, ready for him to place his thoughts on them at any moment.

After meditation, Kamin comes down to his studio, approaches his stretched canvas on the floor, dips his wide brush into a pot of ink and proceeds to forget self, time, and mind. He transfers his weight from his feet to his hand, bends, and lowers his brush onto the large canvas and works feverishly to express his thoughts, thus producing, on the three canvases, his works, Selfless - Thoughtless - Timeless.

One feels the *immensity* in these works because of the rhythm in the writing, which exudes a borderless grandeur. Immensity does not only refer to the size of the work but also the vastness and infinity of its meaning. After all, how can any message be more immense than to be beyond self, thought, and time?

#### Meaning of weightiness

Kamin illustrates the three stages in the study of Zen with this work tilted 'Ru Tn' which means, in the Thai language, 'Awareness'. This painting carries weight not only in the size and density of ink, but also in the message and great profoundness of Zen.

Kamin has also the 'courage' to place 'Yai Sa', grandma 'Sa', on the very top corner of the painting. The contrast of the minute figure serves to exaggerate the weight of the painting.

He explains that Yai Sa represents awareness. She has reached the point of ultimate truth, timeless truth. She has new consciousness, knowing beyond her own mind. She simply observes.

There are three stages in the study of Zen: starting with a mind that has no experience and no consciousness, and a mind that accepts what others tell him, 'mountain is mountain, water is water'; this is the origin of nature's way of consciousness.



Selfless-Thoughtless-Timeless, 2017. Photo: Mariorie Chu



**Self-Awareness**, 2017 Photo : Arnont Nongyao

ขั้น "ระหว่างเรียนรู้" เกิดขึ้นเมื่อบุคคลหนึ่งมีปัญญาและค้นพบตนเอง บุคคลผู้นี้เริ่มมีความ รู้ตัวทั่วพร้อม และไม่แสวงหาสิ่งใด รวมถึงเข้าใจจิตสำนึกใหม่และปรมัตกสัจจะ อย่างไรก็ตาม เขากลับไม่สื่อสารกับผู้คนและเลือกอยู่ภายนอกระบบสังคมตามปกติ เนื่องจากเขาคิดว่า "ภูเขา มิใช่ภูเขา" และ "แม่น้ำมิใช่แม่น้ำ" เขาเริ่มรู้ตัวและไม่สามารถยอมรับทวิภาวะของโลกแห่งวัตถุ และความจริงอันไร้กาลเวลา ดังนั้นจึงเกิดความขัดแย้งกับผู้อื่นและต้องแยกไปอาศัยอยู่อย่าง สับโดษ

ขั้นสุดท้ายคือสภาวะแห่งการหลุดผู้นจากการยึดติดอันเกิดขึ้นเมื่อบุคคลหนึ่งเข้าถึงความจริงอัน ไร้กาลเวลา บุคคลนั้นเป็นอิสระจากโลกแห่งวัตถุ เขาจะดำรงชีวิตอย่างเรียบง่าย และเข้าใจ ความหมายของชีวิต รวมทั้งเข้าใจว่า "ภูเขาคือภูเขา" และ "แม่น้ำคือแม่น้ำ" นั่นเอง

#### ความหมายของคำว่าแปลกแยก

เมื่อบุคคลทนึ่งมองศิลปะ เขาอาจคิดถึงองค์ประกอบศิลป์ ความสมดุล ความขัดแย้งและ แนวคิดเบื้องหลังพลงาน ทว่าทฤษฎีเหล่านี้ไม่สามารถนำมาใช้กับภาพวาดชื่อ 'เฟ้าดู' ของ คามินได้

มันเป็นชิ้นงานที่ดูแปลกแยก ทว่ามีเสน่ท์อย่างยิ่ง ด้วยวงกลมหน้าตาคล้ายฝองสปู่ที่ดูเหมือน จะเบียดบังพื้นที่ตัวอักษรที่เขียนไว้ ทั้งที่ความสมดุล/ไร้สมดุล คือแก่นขององค์ประกอบศิลป์

คามินอธิบายว่างานชิ้นนี้ไม่ได้มุ่งเน้นสุนทรียภาพ แต่สร้างขึ้นเพื่อถ่ายทอดข้อความจากเขาเท่านั้น ซึ่งความจริงที่ว่าตัวเขา "อยู่ในจุดนั้นแล้ว" ทำให้ไม่ว่าเขาจะสร้างสรรค์สิ่งใดลงบนกระดาษ พ้าใบ หรือพื้นพิววัสดุใด คามินสามารถดึงดูดให้พู้คนมาชมพลงานของเขาได้ ความแปลกแยกจึงนับเป็น เสน่ห์ของภามนี้

"เฟ้าดู" เป็นกาพวาดสำคัญเนื่องจากข้อความแฟงปรัชญาของมัน กล่าวคือการเฟ้าดูจิตของตน และสร้างจิตสำนึกใหม่ เมื่อบุคคลหนึ่งกลายเป็นผู้ดู เขาจะไม่เข้าไปมีส่วนร่วมในการกระทำหรือการ ถูกกระทำ ฉะนั้นเขาย่อมไม่ตัดสินและทำเพียงเฟ้าดู การฝึกตนเช่นนี้ทำให้เราสามารถเข้าใจว่ามัน ไม่มีทั้งสิ่งดีหรือสิ่งเลว ไม่มีทั้งเหตุและผล นี่เป็นปรมัตกสัจจะ คือไม่ใช่ความจริงทางวัตถุซึ่งเกิด จากภาแลวงตาของควาบจริง

เมื่อเข้าถึงสภาวะนี้จึงไม่มีความเปลี่ยนแปลงใดอีก ไม่มีทั้งสาเหตุหรือผลลัพธ์ และไม่มีซึ่งตัวตน ฉะนั้นการตัดสินใจใด ๆ ล้วนมีผลประโยชน์ของธรรมชาติ

#### ความสงบแท่งเต๋า

คามินอุทิศพลงานชุดต่อไปนี้เพื่อแสดงให้เท็นถึงการเรียนรู้เซนและการแสวงหาความสงบแท่ง



เ**ฝ้าดู**, ๒๕๖๑ ถ่ายภาพ : อานนท์ นงค์เยาว์

The 'in between' stage in the study of Zen is when the person has wisdom and has found himself. This person is beginning to gain awareness. He seeks nothing and understands the new consciousness, the ultimate truth. However he does not communicate with people, he is out of the system of normal society because he thinks 'mountain is not mountain' and 'water is not water'. This person is beginning to gain awareness. He cannot accept the duality of the materialistic world and the timeless truth so he has conflict with people and has to live in seclusion.

The final stage is the state of freedom from attachment when one reaches the timeless truth. The person will be free of the materialistic world. He will live simply, and understands the meaning of life, he understands the 'new' 'mountain' is mountain', and 'water is water'.

#### Meaning of awkwardness

When one looks at art, one thinks of composition, balance, contrast, and concept. These thoughts cannot be applied to Kamin's 'Observe'.

It is an awkward work but very charming: the circles resemble blown bubbles and they seem to get in the way of the written script. The balance/imbalance is the essence of the composition.

Kamin explains that he is not looking for aesthetics in this work, but to impart his message through it. It is precisely the fact that he is 'already there' that, whatever he puts down on paper or canvas or any surface, he manages to draw viewers to it. The awkwardness in this painting is the charm of it.

'Observe' is an important painting because of the philosophical message: to observe one's mind and to make new consciousness. When one becomes the observer, one does not take the part of subject or object and therefore one does not judge but observe. This self-practice makes one understand that there is no good or bad, cause or effect. This is the ultimate truth: not materialistic truth created by illusion of truth.

When one reaches this state there are no more change, there is no cause or effect, and no self, therefore decisions made will be for the benefit of nature

#### The Calmness of Tao

Kamin devotes the following series of works to explain the study of Zen and his search



**Observe**, 2018

Photo: Arnont Nongyao



สภาวะของการสร้าสรรค์, ๒๕๕๙ ถ่ายภาพ : อานนท์ นงค์เยาว์

เต๋า ซึ่งกระบวนการเรียนรู้นั้นสำคัญยิ่งกว่าองค์ความรู้

'สภาวะของการสร้างสรรค์' บอกเล่าถึงการเดินทางนี้

เพื่อรังสรรค์ภาพนี้ คามินตวัดฟีแปรงลากขึ้นไปยังมุมขวาด้านบน จากนั้นเขาได้วางภาพถ่ายตนเอง ที่ตัดออกมาไว้ด้านบนของภาพด้วย

ขณะสร้างพลงานชิ้นนี้ จิตของเขาครุ่นคิดว่า "จะยอมตกลงไปหรือหันหลังกลับ จะบินขึ้น หรือ หันไปทางซ้ายหรือขวา" ความรู้สึก "ไม่แน่ใจ" นั้นคล้ายกับการอยู่กลางวงกลม แม้ไม่ไหวติง ทว่ายังเคลื่อนไหว จิตเช่นนี้ทั้งบริสุทธิ์และเป็นอิสระจากการยึดติดกับตนเอง ความรู้ หรือ ประสบการณ์ ไม่มีทั้งความรู้เดิมหรือประสบการณ์แต่หนหลังว่าควรตอบสนองอย่างไร

คามินแสดงถึงสภาวะแห่งความสงสัยภายในจิตของตนโดยวางภาพของตนเองที่ตัดออก มาเอาไว้เสมือนงานตัดต่อ คล้ายกับเป็นการวางเอาไว้ชั่วคราวโดยที่ยังไม่มีการตัดสินใจขั้น สุดท้าย นี่คือจุดเริ่มต้นกระบวนการสร้างสรรค์ของเขาและเพื่อพัฒนาอิสรภาพและความเข้าใจ ความหมายของชีวิต

ผู้ชมจะพบว่าภาพนี้ยากจะลืม เหตุพลหลักก็เพราะพลังของมัน ลองดูภาพนี้อีกครั้ง ฝีแปรงสร้าง รอยหมึกสาดกระเซ็นและแรงต้านจากพืนพ้าใบก่อให้เกิดลายคลื่นคล้ายกับขั้นบันไดบนหน้าพา ที่ด้านบนนั้นมีคามินยืนอยู่เพียงลำพัง

พลงานชิ้นนี้ทั้งยิ่งใหญ่ ไร้ขอบเขต หนักหน่วง และแปลกแยก

ฉันชอบเปรียบเทียบ 'สกาวะของการสร้างสรรค์' กับ 'จุคนิ่งแห่งเต๋า'

'จุดนิ่งแท่งเต๋า' หรือจุดที่พานพบกับความเงียบสงบแท่งเต๋านั้นอยู่กายในจุดศูนย์กลางของวงกลม เช่นเดียวกับการอยู่ในวงกลมเดียวกันกับภาพ 'สภาวะของการสร้างสรรค์'

การอยู่ภายในจุดศูนย์กลางของวงกลมเป็นการแสดงถึงแนวคิดทวิภาวะแท่งเต๋า จุดเงียบงันแท่ง เต๋าที่ทั้งเคลื่อนไหวและหยุดนิ่ง

การอยู่ภายในจุดศูนย์กลางของวงกลมนั้นมิใช่ทั้งการมีความรู้หรือความเข้าใจโลก แต่เป็นการ เข้าใจอนันตกาพอันไร้จุดเริ่มต้นและจุดจบ ความรู้เป็นเหมือนธรรมชาติที่ไร้จุดสิ้นสุด ไม่หยุด นิ่งทว่าอยู่เหนือกาลเวลาและพื้นที่

ใจกลางวงกลมคือจุคเงียบงันแห่งเต๋า เราต้องอยู่ใจกลางของวงกลมเพื่อจดจำประสบการณ์นั้น มิใช่เดินออกจากจุดศูนย์กลางไป



**จุดนิ่งแห่งเต๋า**, ๒๕๖๐ ถ่ายภาพ : อานนท์ นงค์เยาว์

for the calmness of Tao. The process of learning is more important than knowledge itself.

'The State of Creation' describes this journey.

To create this painting, Kamin plunged his brush from the base of his canvas upward to the right edge. He then placed a cut-out photograph of himself at the top.

Whilst working on this painting, his mind kept wondering - 'to fall or to turn back, to fly or to turn left or right'. 'Unsure', the feeling is akin to being in the middle of a circle - being still and yet moving. This mind is innocent and free from self-attachment, knowledge, or experience. There is no previous knowledge or experience of how to react.

Kamin illustrates this state of doubt in his mind by leaving the cut-out of the image of himself as a montage, as if placed there temporarily, without final decision. This is the beginning of his process of creation and to develop freedom and understanding of the meaning of life.

A viewer will find it hard to forget this painting, mainly for its power. Take a look at the work again. The dropped brush caused a great splash and the resistance from the canvas created ripples like steps on a cliff. Up there, Kamin stands alone.

This work is immense, borderless, weighty, and awkward.

I like to compare the 'The State of Creation' with 'Static State of Tao'.

The 'Static State of Tao', or the calmness point of Tao is in the middle of the circle, just as being in the same circle of 'The State of Creation'.

Being in the middle of a circle is used as an illustration of the dualistic idea of Tao, the silent point of Tao - move but does not move.

To be in the middle of the circle is neither about having knowledge nor about understanding of the world but understanding infinity - no beginning and no ending. Knowledge is like nature which has no end; not static but beyond time and space.

The middle of the circle is the silent point of Tao; one must be in the middle of the circle, not leave the middle in order to remember the experience.



The State of Creation, 2017
Photo: Arnont Nongyao



Static State of Tao, 2018 Photo: Arnont Nongyao



รอยสืบนพื้นที่เขียนรูปของคามิน, ๒๕๖๑ ถ่ายภาพ : Chen Jiazi



คามินและวิดีโอจัดวางบนผ้าใบ, ๒๕๕๙ ถ่ายภาพ : มาร์จอรี่ ซู



อย่างที่มันเป็น, ๒๕๖๐ ถ่ายภาพ : อานนท์ นงค์เยาว์

คามินสร้าง 'จุดนิ่งแห่งเต๋า' โดยการเขียนคำว่า "เห็น" ไว้บนพ้าใบ วันต่อมาเขาได้แต้มรอย หมึกไว้ตรงกลางภาพเพื่อเป็นจุดเริ่มต้น จากนั้นวาดแปรงเป็นวงกลมไว้ล้อมรอบ

โดยไม่กังวลว่าจะต้องวาดภาพวงกลมที่สมบูรณ์ หมึกจากแปรงบางส่วนเลยมาถึงเท้าของคา มิน รอยเท้าที่มุมด้านล่างทางซ้ายของภาพคือ "รอย" ที่ทิ้งไว้โดยหมึกบนเท้าของเขา คามินไม่ได้ วาดวงกลมอันสมบูรณ์ในภาพนี้ ทว่ากลับได้ชิ้นงานที่โดดเด่นในศิลปะการเขียนอักษร ฟีแปรง และ ความสมดุล

#### ดวงตาและจิตของศิลปิน

ทุกเช้าหลังจากนั่งสมาธิ คามินรู้สึกเบาสบายและว่างเปล่า "สภาวะที่ว่างจึงทำให้เราเห็นความ ธรรมดาที่ไม่ธรรมดา หรือเห็นคุณค่าในสิ่งที่ไร้ค่า" (คามิน)

แสงอาทิตย์ส่องฟานช่องบนเพดานในสตูดิโอของเขา สะท้อนลงบนพ้าใบที่แขวนเอาไว้บน ทำแพงค้านตรงข้าม คามินโชคดีที่ได้ประสบกับช่วงเวลาแสนสุขเช่นนี้โดยบังเอิญเมื่อดวงตา ของเขามองเท็นความงามจากลำแสงที่ทอลอดเข้ามาก่อเกิดเป็นศิลปะจัดวางที่กำลังเป็นรูป เป็นร่าง จึงมีการถ่ายวิดีโอเพื่อบันทึกความเคลื่อนไหวของแสงอาทิตย์และความงามที่เกิดขึ้น จากการเคลื่อนไหวข้า

ศิลปะและความงามมีอยู่ทุกที่ กระทั่งร่องรอยของสีที่สาดกระเซ็นลงบนพื้นจากพ้าใบที่คามินกำลัง รังสรรค์พลงานอยู่ก็นับว่า "มีอยู่แล้ว" ในฐานะของพลงานศิลปะชิ้นหนึ่ง

แท้จริงแล้วผลงาน 'อย่างที่มันเป็น' เป็นพ้าใบที่ซึมซับเอารอยสาคกระเซ็นของหมึกจากฟีแปรง บนพ้าใบที่เคยอยู่ด้านบนของมันเอาไว้ ควงตาของศิลปินคือการที่เขาไม่จำเป็นต้องบังคับให้เกิด เหตุการณ์ใด ๆ ขึ้น ส่วนใหญ่แล้ว เหตุการณ์เหล่านั้นล้วน "มีอยู่แล้ว" และกำลังเพรียกหา คามิน

การ "มีอยู่แล้ว" เป็นปรากฏการณ์ที่คามินใช้อยู่เสมอ ดังที่เห็นได้ในภาพ 'การเคลื่อนไหวที่ ปราศจากการเคลื่อนไหว - มีอยู่'

ในสองภาพที่ต่อกันนี้ คามินได้เขียนตัวอักษรไว้บนพ้าใบทางซ้าย นั่นคือความเคลื่อนไหวที่มีอยู่แล้ว และความเคลื่อนไหวเช่นนั้นมาจากจิตที่ว่าง

พ้าใบทางขวาพิสูจน์ว่าเขาไม่สามารถหลีกหนีไปจากการฝึกฝนทางศิลปะเพื่อให้บรรลุถึงคำว่า "มี อยู่" กระบวนการที่เขาใช้ในการสร้างตัวอักษรภาษาไทยว่า "มีอยู่" ใช้ลักษณะเดียวกันกับแม่พิมพ์ ร่องลึกแบบที่ให้สีตรงข้ามกับภาพต้นฉบับ (negative print) Kamin created the 'Static State of Tao' by writing the word 'seeing' on the canvas. The following day, he continued with the same painting by placing a drop of ink in the middle of the painting as the beginning, and then continued to move the brush to form a circle around him.

Not being too concerned with making a perfect circle, some of the ink from the brush crossed over his foot. The mark of the foot in the bottom left hand corner of the painting is the 'mark' left by the ink on his foot. Kamin did not paint a perfect circle in his painting but the result is an outstanding painting in calligraphy, brushwork and balance.

#### The artist's eye and mind

Every morning, after meditation, Kamin feels light and empty, 'only in the state of emptiness can we open our eyes to see unordinary simplicity or the true value of things that are considered worthless'. (Kamin)

A ray of sunlight shone through an opening in the roof of his studio and, by chance, it reflected on a canvas that was hanging on the opposite wall. Kamin was fortunate to have chanced this happy moment as his eye immediately saw the beauty of the sun's ray and a potential art installation in the making. A video was set up to monitor the daily movement of the sun and the beauty in that motion.

There is art and beauty everywhere. Even marks and splashes that overflow onto the floor from the canvas that Kamin was working on are 'already there' as works of art.

Indeed, 'The Way Things Are' is a canvas that caught the residue of the splashes of ink from the brush strokes of the top canvas. The artist's eye is such that he does not need to force events to happen; most times, they are 'already there', beckoning Kamin.

'Already there' is a phenomenon that Kamin uses continually, as shown by the painting 'Movement Without Movement – Exist'

In this diptych Kamin writes his text on the left canvas: movement that already exists and such movement comes from an empty mind.

The right canvas proves that he cannot move away from his artistic training to achieve the message 'exist'. The process he used to create the Thai text - 'mee yu - exist' is an intaglio negative print method.



The floor under Kamin's canvas, 2018, Photo: Chen Jiazi



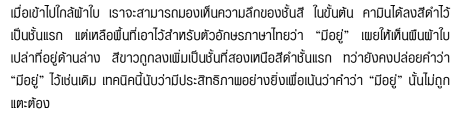
Kamin and video installation on canvas, 2016, Photo: Marjorie Chu



The Way Things Are, 2017 Photo: Arnont Nongyao



การเคลื่อนไหวที่ปราศจากการเคลื่อนไหว
- มีอยู่, ๒๕๖๐ ถ่ายภาพ : อานนท์ นงค์เยาว์





การเคลื่อนไหวที่ปราศจากการเคลื่อนไหว - มีอยู่, ๒๕๖๐, ถ่ายภาพ : อานนท์ นงค์เยาว์

คามิน "บันทึก" ฝีแปรงของเขาไว้บนกระดาษ ซึ่งวางอยู่บนโต๊ะทำงานของเขาทุกวันหลังจาก นั่งสมาธิ บันทึกเหล่านี้เก็บรักษาทุกสิ่งที่เกิดขึ้นในห้วงความคิดของคามิน ณ ขณะนั้น บรรดา ผลงานบนกระดาษกายใต้ชื่อ 'สัญลักษณ์ของความว่าง' ถูกรวบรวมไว้ในแฟ้ม โดยคามินจะนำมัน ออกมาเพิจารณาอย่างลึกซึ้งเป็นครั้งคราว

ฟีแปรงตวัดทำมุม 45° ถูกวาดขึ้นหลังจากคามินนั่งสมาธิในเช้าวันหนึ่ง หลังจากนั้นมันถูกนำ มาสร้างเป็นงานประติมากรรมที่ตั้งอยู่บนแพ่นโลหะ พ้าใบเปล่าอยู่ด้านหลังประติมากรรมชิ้นนี้ พอดีเมื่อมันถูกนำมาส่งและวางอยู่บนเก้าอี้ องค์ประกอบที่เหลือเป็นดังที่คามินกล่าวว่า "มีอยู่ แล้ว" และพ้าใบที่ตั้งอยู่อย่างไม่ได้วางแพนใด ๆ เอาไว้ก่อนได้เติมเต็มศิลปะจัดวางชิ้นนี้ให้สมบูรณ์



สัญลักษณ์ของความว่าง, ๒๕๕๘-๒๕๖๑, ทีแปรง 45 บนกระดาษบนโต๊ะทำงาน ถ่ายภาพ : มาร์จอรี่ ชู

#### อารมณ์ของศิลปิน

คุณอาจยังจำพลงานวิดีโอจัดวางที่บันทึกการเคลื่อนไหวของแสงอาทิตย์ที่ส่องพ่านช่องบนหลัง คาสตูดิโอของคามินได้ แท้จริงแล้ว "ช่อง" เหล่านั้นคือรอยรั่วบนหลังคาที่ทำให้เขาเป็นกังวล อย่างมาก

เช้าวันทนึ่งระหว่างนั่งสมาธิ ความคิดของคามินประหวัดไปเรื่องรอยรั่วเหล่านี้ เมื่อเขากลับมาที่ สตูคิโอก็ได้เห็นว่าน้ำฝนรั่วผ่านหลังคามาที่งานของเขาแล้ว

แทนที่จะกังวลเรื่องหลังคารั่ว เขารู้ว่า บางที เขาอาจต้องแยกตนเองออกจากปัญหาและวาง เรื่อง "ฝน" ที่สร้างความเสียหายแก่ภาพวาดของเขาลง ฉะนั้น เขาได้เขียนว่า "หลังคารั่ว" ไว้บน ภาพ จากนั้นได้เขียนคำว่า "มิน" ไว้ใต้คำว่า "คา" ซึ่งได้สร้างคำที่แฟงนัยยะเอาไว้ราวกับจะสื่อ ว่า "จิตของคามินกำลังรั่ว"

การกระทำเช่นนี้ลดความตึงเครียดลงและทำให้ปัญหาเรื่อง "ฟน" กลายเป็นเรื่องเล็กบนพื้นพ้าใบ

อันที่จริง หากไม่คิดถึงเรื่องสุนทรียภาพ "ฟน" ได้สร้างความรู้สึกแปลกใหม่ให้กับสไตล์การลง สีแบบ "เปียกบนเปียก"



คามินเพยถึงอารมณ์ความรู้สึกของตนในพลงานต่าง ๆ ในการจากไปของ 'หวานใจ' ที่ เสียชีวิตลง คามินเศร้าโศกอย่างมากในการสูญเสียนี้ และฟีแปรงละเอียดอ่อนยังเต็มไปด้วย Going closer to the canvas, one sees the depth in the layers of paint. Kamin initially applied the first layer of black but took care to leave blank spaces for the Thai text 'mee yu', exposing the unprimed canvas beneath. A second layer of white is added into the first layer of black, still leaving 'mee yu' in its original state. This technique is very effective in bringing forward the message that the word 'exist' is untouched.

Kamin keeps a 'diary' of his brushwork on paper, which is placed on his desk each day after meditation. This diary may contain anything that comes to Kamin's mind. All these works on paper, titled 'Symbols of Emptiness' are filed and, from time to time, he brings them out and ponders over them.

This 45° brush stroke was made after his meditation one morning and later made into a sculpture to be set on a metal plate. A blank canvas happened to be behind the sculpture when it was delivered and placed on a bench. The rest is as Kamin says 'already there', and the canvas totally unplanned completes the installation.

#### The artist's emotion

You will recall the video installation recording the movement of sunlight that shone through the openings in the roof of Kamin's studio. The 'openings' are in actual fact leaks in the roof which gave him great concern.

One morning during his meditation, Kamin's thoughts were preoccupied by these leaks. When he came down to his studio, he saw that the rain had indeed leaked through the roof and onto his work.

Despite being concerned about the leaking roof, he felt that, somehow, he must detach himself from the problem and to let go of the 'rain' that spoilt his painting. Thus he wrote on the painting 'lang ka lua': meaning the "roof is leaking". He then wrote his name 'min' under the character 'ka', which now shares the pun as if to mean 'Kamin's mind is leaking'.

This defuses and makes light of the problem of 'rain' on the painting.

In fact, without any thought of aesthetics, the 'rain' created a new sensation of a 'wet on wet' style of brush work.

In his works, Kamin also reveals his emotion, at the passing of 'Sweetheart', when she died. Kamin was profoundly sad at his loss, and his fragile brushwork is filled with 'tears'



Movement Without Movement – Exist, Initial stage, Photo : Arnont Nongygo



Movement Without Movement - Exist, 2017, Photo : Arnont Nongyao



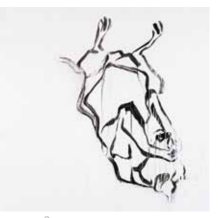
Symbols of Emptiness, 2015–2018, 45 brush stroke on paper from Kamin's desk, Photo: Marjorie Chu



Empty then See, Everything is Beautiful, 2016, Photo: Marjorie Chu



ผม, ๒๕๖๐ ถ่ายภาพ : อานนท์ นงค์เยาว์



หวานใจ, ๒๕๕๙ ถ่ายภาพ : อานนท์ นงค์เยาว์



หมอกของภูเขา, ๒๕๕๙ JUNE ถ่ายภาพ : อานนท์ นงค์เยาว์

"หยาดน้ำตา" และความรู้สึกพิด เนื่องจากเขาเสียใจที่ไม่ได้ดูแล "สุดที่รัก" ของเขาได้ดีพอ

พลงานชิ้นนี้เบี่ยมไปด้วยอารมณ์และฟีแปรงที่อ่อนบาง แสดงถึงความเปราะบางที่สะเทือนใจ พู้ชมทุกคน

ภาพ 'หมอกของภูเขา' มีความเป็นมาที่น่าสนใจ คามินกำลังวาดภาพนี้อยู่ขณะที่นักเรียนของเขา เดินเข้ามาในสตูดิโอและนึกว่าเขากำลังวาดภาพภูเขา จะเป็นเช่นนั้นไปได้อย่างไรในเมื่อมันเท็นได้ชัด ว่าคามินกำลังวาดภาพสุนัขของเขาอยู่

เหตุการณ์ต่อไปนี้แสดงถึงอารมณ์ขันของคามินและนัยยะที่แฟงอยู่ในเหตุบังเอิญ

ผู้ช่วยของเขาโทรมาแจ้งว่ากำลังจะพาสุนัขของคามินไปหาสัตวแพทย์ ขณะเดียวกันคามิน ก็ขอให้รับนกป่วยที่เขาพบในสวนมาด้วย คามินเป็นกังวลเกี่ยวกับทั้งสุนัขและนกมาก ทั้ง ยังรู้สึกซาบซึ้งในตัวผู้ช่วยของเขา จึงได้วาดภาพ "วงรัศมี" ไว้รอบหัวของสุนัขในภาพ

คามินตัดสินใจตั้งชื่องานชิ้นนี้ตามอารมณ์พาไปว่า 'หมอกของภูเขา' ขณะเดียวกันก็ระลึกถึง ตอนที่เขากามจูน แยพ (June Yap) ว่าคิดอย่างไรกับพลงานของเขาเมื่อครั้งจูนเขียนถึง มัน จูนกล่าวว่างานของเขาเหมือน "หมอกบนภูเขา" ดังนั้น ด้วยทั้งเหตุพลจากนักเรียน ของเขาและความคิดเห็นของจูน ชื่อของงานชิ้นนี้จึงลงวันที่ไว้ว่า 2559 JUNE

เรื่องราวของภาพนี้ยังดำเนินต่อไป เมื่อภาพของนกป่วยถูกนำมาสร้างเป็นงานประติมากรรม คามินวางงานชิ้นนี้ไว้ข้างงานประติมากรรมชื่อ 'หายใจเข้า - หายใจออก' ราวกับจะช่วย รักษาเจ้านกตัวนี้ ฐานของงานประติมากรรมนี้ดูเหมือนจะมีพื้นที่ที่ "มีอยู่แล้ว" สำหรับเติมนก ตัวนี้ลงไปด้วย

คามินแสดงถึงความรู้สึกกังวลและเศร้าใจในภาพชื่อ 'ละลายเส้นแบ่ง - เมฅฅา'

งานชิ้นนี้เต็มไปด้วยอารมณ์ โดยมีความรู้สึกเศร้าโศกและความเท็นอกเท็นใจอยู่ในรอยหมึกอัน นุ่มนวลบนพื้นขาว และตัวอักษรที่หลอมรวมเป็นส่วนหนึ่งของพ้าใบ

โดยไม่กังวลเรื่องความงาม คามินทิ้งส่วนหนึ่งของผ้าใบไว้ตามเดิม ซึ่งบนนั้นเขาเขียนก้อยคำ ภาษาไทยในแนวตั้ง และยังมีส่วนที่เขียนไม่เสร็จสมบูรณ์ทางค้านบน

"การแสดงออกอย่างไม่ตั้งใจ" เช่นนี้ นิยามทั่วใจที่อ่อนโยน ความรู้สึกมากมาย "ท่วมทัน" พื้นพ้าใบด้วยด้วยความเมตตาปรานีของเขา and guilt because he regretted not paying sufficient attention in looking after his 'sweetheart'.

This work of art is so expressive and the brushstrokes are so light, revealing fragility, that they touch the hearts of all viewers.

The 'Mist of the Mountain' has an interesting story. Kamin was painting as his student walked into his studio, and the student thought that he was painting a mountain, how can that be when it was obvious that Kamin was painting his dog.

The following sequence of events demonstrates Kamin's sense of humour and the irony of accidental events.

Kamin's helper called to say that she was taking the dog to the vet. At the same time Kamin asked his helper if she could pick up a sick bird which Kamin found in his garden. Kamin was very concerned about both the dog and the sick bird and grateful to his helper that he put the 'halo' around the dog's head.

Kamin, in his whimsical mood, decided to name the work 'The Mist of the Mountain. At the same time, he remembered when asking June Yap what she thought of his works, as June had written about them. June said that his works are like 'the Mist of the Mountain'. So for reasons of his student's and June's comments, the title of the work is dated 2016 JUNE.

The episode of this painting goes on even further; the painting of the sick bird was later caste into a sculpture. Kamin placed the bird alongside his sculpture of his 'Breathe in - Breathe out' as if to help to heal the bird, the base of the sculpture seemed to have a space 'already there' for the bird.

Kamin summarised his sense of concern and sadness in his painting, 'Blurring the Line – Loving Kindness'.

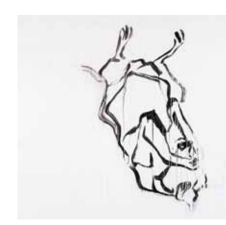
This work is filled with his emotion; the feeling of sorrow and compassion are in the softness of his ink on white and words melting into the canvas.

Without concern for aesthetics, Kamin left part of the canvas unprimed and over which he wrote his Thai script in a vertical fashion and even not completing his writing at the top.

This 'careless expression' defines a tender heart. Overwhelming emotion 'floods' the canvas with his compassion.



Rain, 2017 Photo : Arnont Nongyao



Sweetheart, 2016
Photo: Arnont Nongyaa



The Mist of the Mountain, 2016 JUNE Photo: Arnont Nongyao



หายใจเข้า - หายใจออก ถ่ายภาพ : Lee Dong Sheng



**ละลายเส้นแบ่ง - เมตตา**, 2559 ถ่ายภาพ : อานนท์ นงค์เยาว์



**รูปคือความว่าง - ความว่างคือรูป,** 2560 ถ่ายภาพ : อานนท์ นงค์เยาว์

### สรุป

คามินไม่เคยสร้างพลงานชิ้นใดซ้ำ และทันทีที่เขาวาดภาพนี้เสร็จ เขาก็ขยับไปรังสรรค์ภาพอื่นต่อ ซึ่งเป็นภาพที่ฉันจะใช้ในการสรุปบทความนี้

ฟีมือของคามินในการใช้สีและหมึกนั้นมักจะใกล้เคียงกับการฟึกฟนด้านสุนทรียศาสตร์และความรัก ในศิลปะของเขา

'รูป' และ 'ความว่าง' นั้นทั้งสว่างและคมชัด สีที่ตัดกันยังทำให้รู้สึกถึงความหนักหน่วง พื้น หลังสีดำตัดกันกับตัวอักษรภาษาไทยสีขาวว่า "รูป"

ฉันจะปล่อยให้ผู้ชมตัดสินใจเองว่าตรงไหนคือรูป และตรงไหนคือความว่างเปล่า ฉะนั้น "รูป" ก็คือ "ความว่างเปล่า"

สิงคโปร์, ตุลาคม 2561

#### In conclusion

Kamin does not repeats his works and as soon as this painting is over, he moves into another painting with which I will conclude this essay.

Kamin's hand in the use of ink and brush is always close to his aesthetic training and love of art.

'Form' and 'Emptiness' is bright and sharp and the contrast makes it a heavy weight. The black background is the contrast to the white Thai script 'loop', meaning 'form'.

I leave the viewer to determine which is form and which is emptiness. Therefore 'form' is 'emptiness'.

Singapore, October 2018



Breathe
Breathe in - Breathe out,
2016, Photo : Arnont Nongyao



Blurring the Line - Loving Kindness, 2016, Photo : Arnont Nongyao



Form is Emptiness, Emptiness is Form, 2017, Photo : Amont Nongyao





## ความว่าง ไม่ใช่สภาวะจิตแต่เป็นแก่นของจิต

66

คำพูด ไม่ใช่สิ่งที่พูดถึง
ความคิดไม่ใช่สิ่งที่คิด
เมื่อเข้าใจความต่างในความเหมือน
และเข้าใจความเหมือนในความต่าง
จะเกิดความไม่ยึดมั่นตัวตนเป็นศูนย์กลาง
และไม่แบ่งแยก
การเห็นความเป็นบัจเจกในทั้งหมด
และเห็นทั้งหมดในความเป็นบัจเจก
จะเกิดความเคารพคุณค่าภายในตนเอง
และจะเกิดความเคารพคุณค่าภายในผู้อื่นเช่นกัน

การเฟ้าคูโดยไม่ตัดสินไม่เลือกไม่เปรียบเทียบ จะเกิดความเข้าใจเท็นสิ่งต่าง ๆ ตามที่มันเป็นตามธรรมชาติ และเท็นความจริงความดีความงามในทุกสิ่ง เพราะทุกสิ่งคือความจริงความดีความงามอย่างที่มันเป็นตามธรรมชาติ นี่คือศิลปะของชีวิต "ศิลปะ" เป็นกระบวนการเรียนรู้จักตนเอง สังคมและธรรมชาติ 66 99

#### Emptiness is not a state of mind but the essence of the mind.

Words are not what we utter.

Thoughts are not what we think.

When you understand that there is difference within similarity,

And that there is similarity within difference,

That is the end of self-centredness. There will be no self - attachment.

Or segregation.

When you perceive that there is subjectivity in everything,

and that there is everything within subjectivity,

Your self-esteem begins to soar,

Along with your other-esteem.

An observation without judgment, prejudice, and comparison,

Leads to an objective understanding of its real nature,

And a perception of the truth, virtue, and beauty that lie in everything.

Because, naturally, everything is the truth, virtue, and beauty as the way it is.

That is the art of life.

"Art" is the process of learning to know oneself, society, and nature.



อาจารย์หวังสือ (Master Wang Shi) a guqin maker

วันที่ ๑ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๑ พมได้มีโอกาสพบกับอาจารย์หวังสือ (WANG SHI) ซึ่งเป็นนักทำกู่ฉิน โดยคำแนะนำของเพื่อนที่มีความประสงค์อยากให้เราทั้งสอง ได้สนทนากัน สิ่งแรกที่พมรู้จักเกี่ยวกับเขาก็คือกู่ฉินตัวที่เขาทำได้รับเกียรติ คัดเลือกจากรัฐบาลจีนให้อัดเสียงกู่ฉินที่เขาทำใส่ไปในยานอวกาศเพื่อส่งไป นอกโลก ด้วยความคิดที่ว่าก้ามีสิ่งมีชีวิตพ่านเข้ามาในชั้นบรรยากาศโลกเมื่อ ๓ พันปีก่อน คลื่นเสียงแรกที่เขาคุ้นเคยที่ได้ยินน่าจะเป็นเสียงของกู่ฉิน เพราะ เป็นเครื่องดนตรีที่ถูกสร้างขึ้นมาในช่วงเวลานั้นและโครงสร้างของมันออกแบบ ตามคุณสมบัติของจักรวาล โดยอิงร่างกายมนุษย์ที่เป็นจักรวาลขนาดย่อม มากำหนดรูปทรงและสัดส่วนของเครื่องดนตรี ด้วยความเชื่อที่ว่า วัตกุที่รูป ทรงคล้ายกันจะสั่นกำธรซึ่งกันและกัน กู่ฉินจึงถูกสร้างมาเพื่อสร้างเสียงของ จักรวาลเพื่อสั่นสะเทือนร่างกายของมนุษย์ไปพร้อมกัน นี่เป็นความเชื่อของ รัฐบาลจีน นี่เป็นข้อมูลแรกที่พมรู้สึกประทับใจเกี่ยวกับตัวท่าน

บทสนทนาแรกที่อาจารย์ หวังสือได้ชี้แนะคือเรื่องเล่าเกี่ยวกับจักรพรรดิองค์หนึ่ง ของจีนขึ้นครองราชย์ และอยากได้รับคำแนะนำจากนักปราชญ์ผู้รู้แห่งยุคในสมัย นั้น เขาจึงไปหานักปราชญ์ที่คิดว่าฉลาดที่สุดคนหนึ่ง แต่ท่านนั้นกลับไม่พูดและไม่ แนะนำอะไรเลย ท่านเลยไปหานักปราชญ์คนที่สอง ท่านนี้ตอบคำถามบางอย่าง แล้วก็ไม่ตอบอีกเลย จากนั้นท่านจึงไปหาคนที่สาม คราวนี้ท่านได้รับคำแนะนำ มากมายอย่างละเอียดในเรื่องคุณธรรมการเมืองและการปกครอง จนท่านรู้สึก ประทับใจ ก่อนที่จะเดินทางกลับ จักรพรรดิจึงถามผู้รู้คนที่สามนี้ว่าเพราะเหตุใด นักปราชญ์สองคนแรกจึงไม่ตอบคำถาม แล้วทำไมท่านถึงตอบ นักปราชญ์คนที่ สามจึงอธิบายว่า "คนแรกเข้าถึงเต๋าแล้ว รวมเป็นหนึ่งกับธรรมชาติท่านจึง ไม่พูด ส่วนคนที่สอง จวนจะเข้าถึงเต๋าแล้ว จึงพูดเท่าที่จำเป็น ส่วนตัวข้า เองแย่ที่สุดเพราะยังเข้าไม่ถึงเต๋า จึงยังสื่อสารกับมนุษย์อยู่" หลังจากนั้น อาจารย์หวังสือก็เฉลยว่า นักปราชญ์คนที่สามก็คือเล่าจื้อ ผู้แต่งตำราเต๋าเต็ก เก็ง หรือ เต้าเต๋อจิง

On February 1, 2018, I had an opportunity to meet Master Wang Shi, a guqin maker, through my friend who wanted us to have a conservation. The first thing I learned about him was that his guqin was chosen by the Chinese government to be recorded and included in a spacecraft which was sent into outer space. This was conducted with the belief that if there existed any living creatures that entered the Earth's atmosphere 3,000 years ago, the first sound it would be familiar with would be that of the guqin because it is a musical instrument that was invented at about the same period, and its structure was designed to imitate the characteristics of the cosmos. Perceived as a microcosm of the universe, the human body was used as a model to determine the shape and proportion of this ancient musical instrument, believing that objects with similar shapes resonate with each other. Therefore, the guqin was developed to create the cosmic sound of the universe that simultaneously vibrates through the human body. This is the belief of the Chinese government, and it is the first piece of information about Master Wang Shi that I found particularly impressive.

The first thing Master Wang Shi narrated to me was the story of a Chinese emperor who ascended the throne and began to seek advice from the erudite in that era. He then visited the person he deemed one of the greatest sages who, to his surprise, said nothing and advised nothing. The emperor went off to see the second sage who provided answers to some of his questions and said nothing more. After that, he resorted to the third sage who gave him a lot of great detailed advice on ethics in politics and government, making the emperor feel exceptionally impressed. Before making his return, the emperor inquired after the reason why the first two sages refused to answer his questions, and why the third one did. The third sage thus explained, "The first one has acquired Tao and become one with nature, hence his silence. The second one will soon obtain Tao, so he only speaks when necessary. I am by far the worst because I haven't yet fully grasped Tao, thus I still converse with other humans." After that, Master Wang Shi revealed that the third sage was indeed Lao Tzu, author of the historical text known as To Tek Geng, or Tao Te Ching.

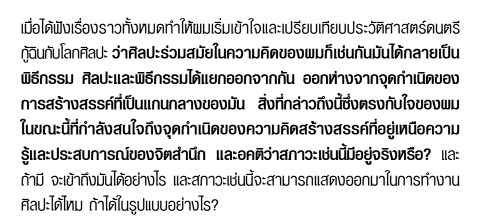
After listening to his story, I felt so happy that I burst into laughter. Then, I told him that in that case we had better end our conversation here. He heard me and laughed, telling me that I said the right thing because when one gets a chance to have a conversation, the most important thing is always the first sentence, or the very first part of it. And whether the listener understands, agrees, or disagrees, the subsequent conversation is only for the purpose of giving further elucidation of the first part.



Gugin

ท่านยกตัวอย่างหนังสือเต๋าเต๋อจิงว่าเป็นหนังสือที่สำคัญมากของลัทธิเต๋ามี ๘๑ บท ก้าเราอ่านบทแรกเข้าใจแล้วที่เหลือก็ไม่ต้องอ่านก็ได้ เพราะอีก ๘๐ บทที่เหลือ เป็นการอธิบายบทแรกเท่านั้นเอง และนี้ก็คือบทแรก " " ที่ แมนเยายามเขียนโดยหวังว่าจะไม่ต้องการเขียนบทที่เหลืออีก

้ พมรู้สึกประทับใจท่านอาจารย์หวังสือที่พูดถึง**ปรัชญาของกู่ฉินว่าการฟึกฟน** เล่นกู่ฉินเพื่อจะไปถึงจุดที่ไม่ต้องเล่นอีกเลย การเล่นกู้ฉินเพื่อที่จะเป็นการ ค้นหาตัวตนให้พบเมื่อพบแล้วจะเล่นหรือไม่เล่นก็มีค่าเท่ากัน ถึงความเป็นดนตรีที่มีความเป็นพิธีกรรมในตัวมันเองในอดีต แต่ปัจจุบัน ดนตรี กับพิธีกรรมเริ่มแยกออกจากกัน ทุกครั้งที่ท่านอธิบายถึงเนื้อหาของการ เปลี่ยนแปลงทางประวัติศาสตร์คนตรีกู้ฉิน อาจารย์ซัซชล ไทยเขียว ก็กรุณาเล่น แมลงในช่วงเวลานั้นประกอบคำอธิบาย ทำให้ผมได้เข้าใจถึงความแตกต่างระหว่าง ท่วงทำนองของดนตรีที่มีความเป็นพิธีกรรมหลอมรวมเป็นหนึ่งเดียว กับบทเพลง ที่มีความแบ่งแยกระหว่างดนตรีและพิธีกรรม ซึ่งพมรู้สึกถึงตัวอักษรหรือตัวโน๊ต หรือจังหวะจะโคนที่มีท่วงทำนองฟังแล้วไพเราะหู รู้สึกฟังง่ายและคุ้นเคยกับความ รู้สึกของพม ส่วนบทเพลงที่มีความเป็นดนตรีและพิธีกรรมที่รวมเป็นหนึ่งเพื่อ สื่อสารกับเบื้องบนนั้น จะฟังแล้วไม่มีทำนอง เล่นตามอารมณ์ความรู้สึกของผู้เล่น เสียงสูง ๆ ต่ำ ๆ จังหวะขาด ๆ เกิน ๆ รู้สึกไม่คุ้นเคยกับเครื่องดนตรี ในความ รู้สึกส่วนตัวตอนแรกของพม พู้ซึ่งไม่มีความรู้ในเรื่องดนตรีเลย



พมจึงเริ่มค้นคว้าเรียนรู้และพยายามทำความเข้าใจ " " ว่ามันคืออะไร ในรูปแบบต่าง ๆ จากการอ่านหนังสือ การนั่งสมาธิ การ พิจารณา ทำความเข้าใจในประสบการณ์ของตนเองในแต่ละขณะ และพยายาม ถ่ายทอดความเข้าใจออกมาเป็นพลงานศิลปะหลากหลายรูปแบบรวมถึง



อาจารย์ชัชชล ไทยเขียว

Master Wang Shi used Tao Te Ching as an example, saying that this key text of Taoism contains 81 chapters. If we manage to understand the first chapter, there is no need to proceed through the rest of the book because it will only explain the first one. Therefore, this is the first chapter of " " that I am doing my best to write, with the hope that further chapters may never be needed.

I also felt impressed when Master Wang Shi talked about the philosophy of the quqin, in which one practices this instrument in order to reach the point where he no longer needs to play it. Playing the quqin is perceived as a means of self-discovery, and when such discovery is made, it does not matter whether one continues to play it or not. The master also explained that, in the past, musicality had in itself elements of rituality. However, in the present day, music and ritual have started to go their separate ways. Every time the master explained key changes in the music history of the gugin, Ajarn Chatchol Thaikheaw kindly played gugin songs of each specific era to provide an audio accompaniment of the master's narration. This helped me to gain a deeper understanding of the differences between music that is one with ritual, and songs in which music and ritual are distinctively separated. For the latter, I could feel that the notes or the rhythm were, to me, more melodic, pleasant-sounding, and familiar. On the other hand, the songs in which musicality and rituality fused together in order to connect with a higher power were found to be unrhythmic and were more of a spontaneous improvisation, alternating between high and low pitches with a lack of balance. I felt unfamiliar with this tune, but this was merely the first impression of a person who has zero knowledge about music.

After listening to everything and with a better grasp of this topic, I began to compare the history of art with that of music, thinking that, from my perspective, contemporary art also falls along the same lines, as it was once a ritual. Now, art and ritual have been separated, moving away from the origins of creativity that lie at their very core. This resonates with what I am currently interested in, which pertains to the origins of creativity that are beyond knowledge and experience of consciousness, and also the doubt whether such things really exist at all. And if so, how can we approach them? How can they be manifested in art practice and in which form?

So, I began to do more research and gain a better understanding of "
and what it truly is through various methods — reading, meditation, contemplation, and
making sense of my own experience at each and every moment. I then tried to express



Ajarn Chatchol Thaikheaw

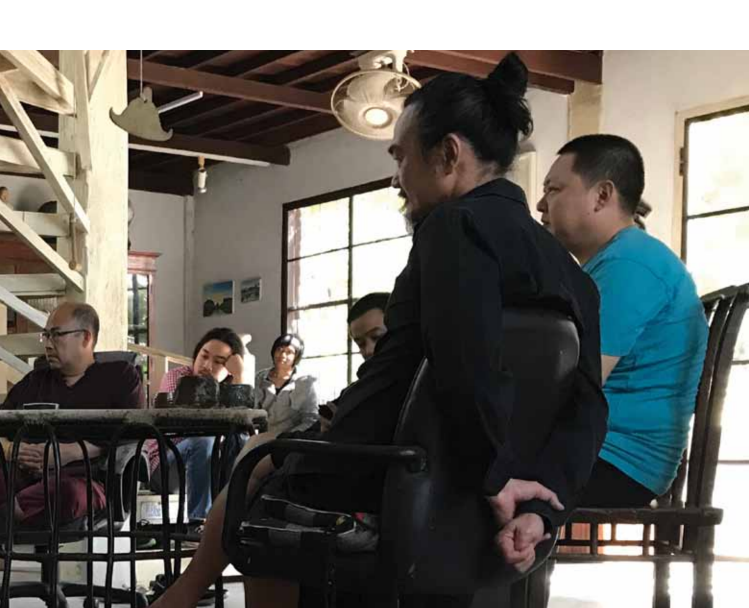
กระบวนวิธีการและเทคนิคที่แตกต่างกันเช่น วาดเส้น จิตรกรรม ประติมากรรม บทความ วิดีโอรวมทั้งการนั่งสมาธิฯลฯ เพียงเพื่อทำความเข้าใจถึงสภาวะ " " ด้วยประสบการณ์ตรง แต่ทั้งหมดนี้ทำให้พมพบว่า ตัวเองไม่สามารถจะสื่อสารออกมาได้ทั้งทางภาษาพูด ภาษาเขียน หรือแม้แต่ พลงานศิลปะ พมคิดว่ากระบวนการเรียนรู้มีความสำคัญกว่าความรู้ ถึง แม้บางท่านอาจจะสามารถถ่ายทอดออกมาได้ด้วยภาษาหรือศิลปะ แต่ก็ต้อง ขึ้นอยู่กับสภาวะของผู้รับด้วยว่าจะมีความว่างพอที่จะเข้าใจความว่างของ ความว่างหรือความว่างที่มีอยู่ในทุกสิ่งตามธรรมชาติด้วยเช่นกัน

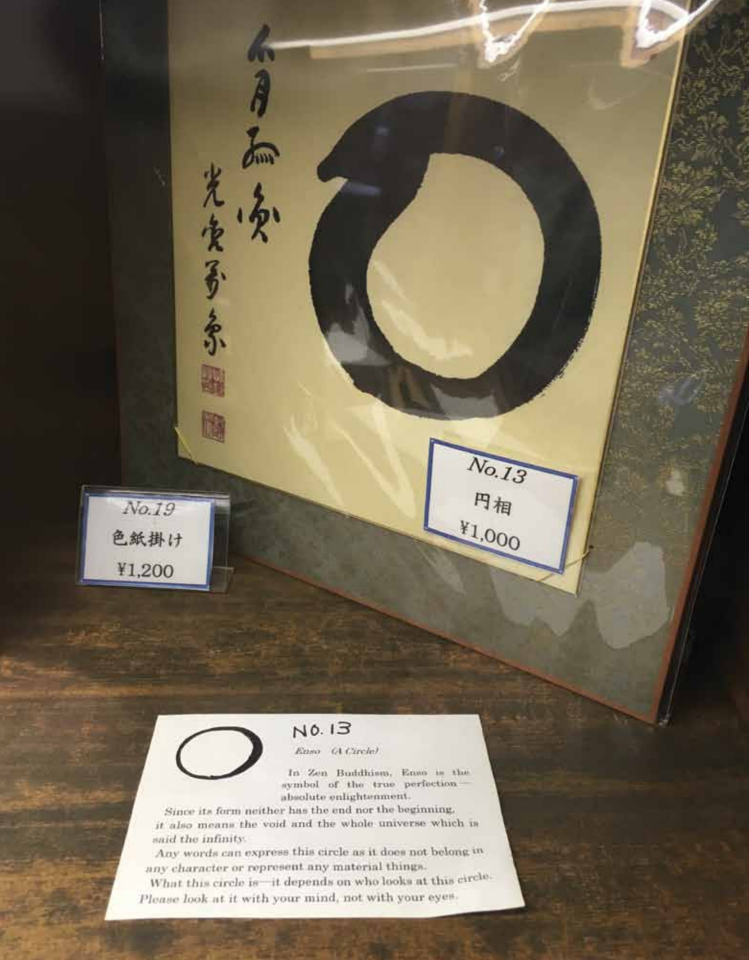
## ยิ่ง**พูด ยิ่งอธิบาย ยิ่งออกท่างจากความจริง** ๒๒ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๑



my understanding through artworks in different forms, processes, and techniques, including sketching, painting, sculpture, article, video, and meditation. This is to gain a better grasp of the state of " ", using my own direct experience. However, even after all this, I still find myself incapable of communicating it effectively, be it through verbal or written means, or even through artworks. I think the process of learning is more important than knowledge. Though some artists may be able to express themselves through language or art, it also depends largely on the state of the receiver and whether he or she is empty enough to understand emptiness within emptiness, or the emptiness that naturally exists within everything.

The more you speak, the more you explain, and the further away you are from the truth. 22 February 2018









## สัญลักษณ์ของความว่าง



รัก / Love, Acrylic on paper, 63 x 125 cm

ปกติเวลาเราเขียนคำว่า "โฟ" ลงบนกระดาษ จะไม่เกิดไฟไทม้เพราะคำว่า "โฟ" ไม่ใช่ความจริง แต่เป็นสัญลักษณ์ของความจริง ซึ่งแตกต่างระหว่างสภาวะที่เป็นหนึ่งเดียวกับธรรมชาติทั้งหมด เพราะทุกการแสดงออกมันเป็นความจริงของสภาวะธรรมที่เกิดขึ้นในปัจจุบันขณะไม่ใช่สัญลักษณ์ ของสิ่งที่พูดถึงในความหมายทั่วไปเช่นเมื่อเขียนคำว่า "รัก" มันไม่ได้หมายถึงความรักที่มีตัวตน เป็นศูนย์กลางเพราะถ้ามีตัวตนความรักที่แท้ก็ไม่สามารถปรากฏขึ้น

ความว่างที่เกิดจากการไม่ยึดมั่นตัวตนเป็นศูนย์กลางคือแก่นของธรรมชาติ ทุกสิ่งที่ปรากฏ ขึ้นเป็นเพียงสัญลักษณ์ของความว่าง สิ่งต่าง ๆ เกิดมาจากความว่างตายไปสู่ความว่าง ทุกขณะที่ดำรงอยู่ล้วนเป็นสมมุติสัจจะ เกิดขึ้นตั้งอยู่คับไปเปลี่ยนแปลงจากชั่วขณะหนึ่งสู่ชั่วขณะ หนึ่งจากสภาวะหนึ่งไปสู่สภาวะหนึ่งตลอดเวลา เมื่อเราตระหนักรู้ถึงความว่างที่เป็นแก่นแท้ของ ทุก สิ่ง เราจะเห็นกึงความสัมพันธ์และความเป็นหนึ่งเดียวกันของสรรพสิ่ง แล้วเห็นทุกสิ่งมีสภาวะอนันต์

การที่เราจะมีความสามารถในการตระหนักรู้ถึงมันได้ **เราคงทำได้เพียงทำให้จิตใจของเราเห็น ตัวมันเอง ทุกขณะของการรับรู้ถึง "สิ่งที่กำลังเป็นอยู่จริง" โดยที่ไม่เข้าไปตัดสินหรือตำหนิ โทษสิ่งที่น่าเกลียดหรือสิ่งที่ไม่ชอบรวมทั้งไม่ยึดติดกับสิ่งที่สวยงามหรือสิ่งที่ชอบ เพียงแต่เฟ้า คูมัน ตามที่มันเป็นอยู่จริงในปัจจุบันขณะ แล้วจิตก็จะค่อย ๆ เปลี่ยนแปลงได้โดยไม่ตั้งใจหรือโดยไม่รู้ จากสกาวะจิตที่สามารถรับรู้ได้เพียงสิ่งที่หยั่งวัดได้จากประสพการณ์ของจิตสำนึก ให้กลายมา เป็นสกาวะจิตที่สามารถรับรู้ในสิ่งที่ไม่อาจหยั่งวัดได้หรือสิ่งที่อยู่เหนือพ้นประสพการณ์ของจิตสำนึก** 

## The Symbol of Emptiness

Of course, when we write the word 'fire' on a piece of paper, nothing is burnt because the word 'fire' is not a real fire. It is rather a symbol of the reality it represents. This, however, is different from the state of oneness with nature where every expression is the reality of the natural phenomenon that takes place in the present moment, not just a symbol of something in its general definition. For instance, when we write the word 'love', this word does not mean the kind of self-centred love because true love cannot emerge from the ego.

Non-self-centred emptiness is the true essence of nature. Everything that emerges is merely the symbol of emptiness. Everything comes from emptiness and goes back again into emptiness. Every moment of existence is a conventional truth of impermanence as things arise, last for a few brief moments, and then disappear — constantly changing from one moment to the next; from one state to the other. Once we realise that emptiness is the true essence of everything, we will begin to see the relationships of and oneness in all things, that is, an infinite state of being.

And for us to be able to acknowledge it, we can only direct our minds to look into themselves and be aware of all "existing things" without rendering judgment or reproach on those that are ugly or unfavourable, and without any sensual attachment to objects that are attractive and desirable. As we keep looking at things the way they are in the present moment, our minds will inadvertently or unknowingly evolve and transform. This turns the state of being able to conceive things based on the experience of the conscious mind into the state in which our minds can conceive those that are immeasurable or beyond our conscious experience.



Cremation





































































































































## ว่างจึงเห็น



เช้าวันทนึ่งจำไม่ได้ว่ามันเป็นวันอะไร แต่รู้สึกว่าเป็นวันที่รู้สึกดีมีปิติสุขหลังจากนั่งสมาธิ รู้สึก เบาสบายและว่างเปล่า มันดีมากจนไม่รู้จะอธิบายอย่างไร ตอนที่เดินออกมาจากห้องนั่งสมาธิ เดินบนทางเดินลานดิน อยู่ ๆ ก็เท็นกิ่งไม้แห้งตกลงมาปักตั้งตรงลงบนพื้นดินต่อหน้า มันเป็น เหมือนงานประติบากรรมชิ้นหนึ่งบนพื้นที่ว่าง ณ เวลานั้นมันทำให้เข้าใจว่าศิลปะคืออะไร?

ก้ามันไม่ตกท่านี้มันจะไม่สำคัญจนทำให้เราหยุดมองเลย ในขณะนั้นทำให้รู้สึกว่าอย่างนี้นี่เองที่ เขาเรียกว่าศิลปะหรือการสร้างสรรค์ เพราะมันเกิดขึ้นในสภาพที่ไม่ปกติ ในชีวิตเราทุก สิ่งทุกการกระทำคือการสร้างสรรค์ตามธรรมชาติอยู่ตลอดเวลา แต่ไม่ถูกเรียกว่า ศิลปะเพราะมันไม่แตกต่างจากวิถีชีวิตประจำวันโดยทั่วไป เหมือนเราจะไม่รู้สึกถึงความสุข และความมีโชคของเราที่มีอยู่ในปัจจุบันขณะเลยจนกระทั่งเราเจ็บป่วย พอป่วยเราจึงเข้าใจถึง ความสุขหรือความโชคดีที่ผ่านไปแล้ว การจะเข้าถึงสภาวะนั้นได้ จิตจะต้องว่างจากการหมกมุ่น อยู่ในความรู้และประสบการณ์และความเคยชินในชีวิต เพราะสภาวะที่ว่างจึงทำให้เราเห็น ความธรรมดาที่ไม่ธรรมดา หรือเห็นคุณค่าในสิ่งที่ไร้ค่า

กระบวนการสร้างสรรค์ที่แท้จริงของธรรมชาติก็คือ " " สภาวะที่เราว่างจากเนื้อหาหรือความรู้ที่เกิดจากประสพการณ์และอคติ ที่มีอยู่ใน ระดับจิตสำนึก สภาวะที่ว่างนี้ก็คือจุดเริ่มต้นของทุกสิ่ง

๒๒ มีนาคม ๒๕๖๑

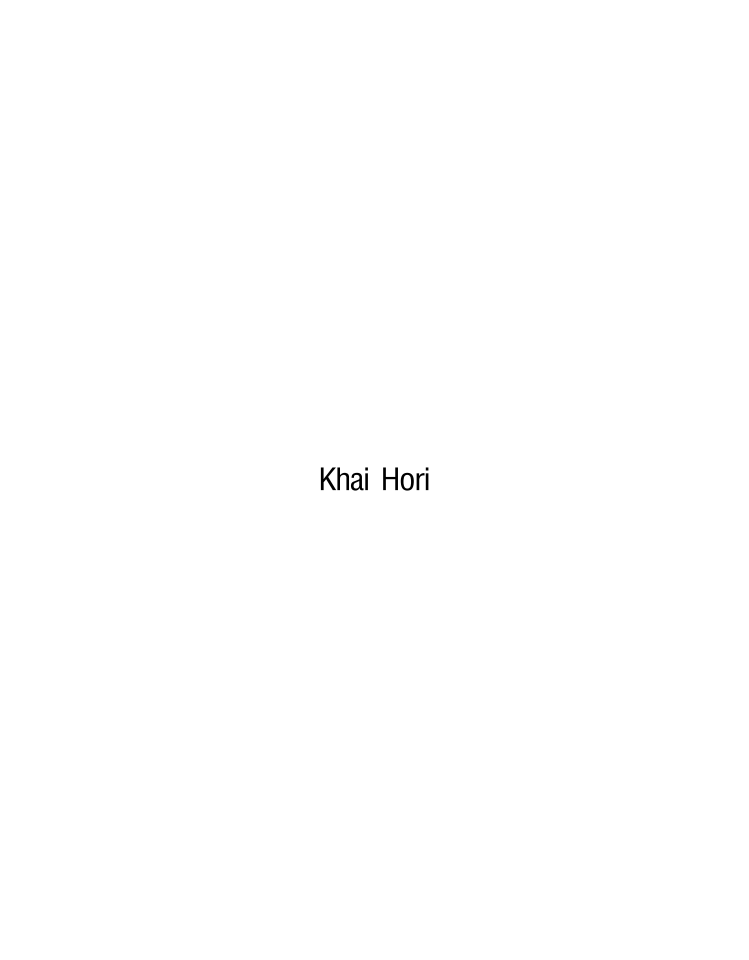
## Empty then See

Early one morning, I can't remember exactly what day it was, all I remember was a strong feeling of rapture after my meditation session; I felt light and empty. It was indescribably good. While walking on a dirt path after I exited my meditation room, suddenly I saw a twig falling before standing straight up on the ground right in front of me. The twig was like a sculpture in an empty space. That moment helped me to understand what art truly is.

If it had fallen in a different posture, I would not have stopped to look at it. In that moment, it struck me that this is exactly what people call art or creation because it happened unordinarily. In our lives, everything and every action is always nature's creation, but it is not considered as art because it cannot be distinguished from our typical lifestyles. It seems like we are never aware of happiness and good fortune we have right here and now until we experience misfortune. Only in our time of misfortune will we understand how happy and lucky we once were. Therefore, in order to reach that state of deep appreciation, our minds must first be empty and free from an obsession with existing knowledge, experiences, and habits in life. Only the state of emptiness can open our eyes to see unordinary simplicity or the true value of things that are considered worthless.

Real nature's creation process is " ", the state in which we are empty and free from any information or knowledge as the result of experience and prejudice that exist at the subconscious level. This state of emptiness is where everything begins.







66 9:





จิตไร้เดียงสา Innocent mind





ความไม่รู้ Ignorant





การเรียนรู้ Knowing





อุเบกขา Equanimous





เห็นอย่างที่มันเป็น See things as they are





เหนือพ้นอิทธิพลกำหนด Beyond conditioning





เหนือพ้นจิตสำนึก Beyond conscious





ไร้ตัวตน Selfless



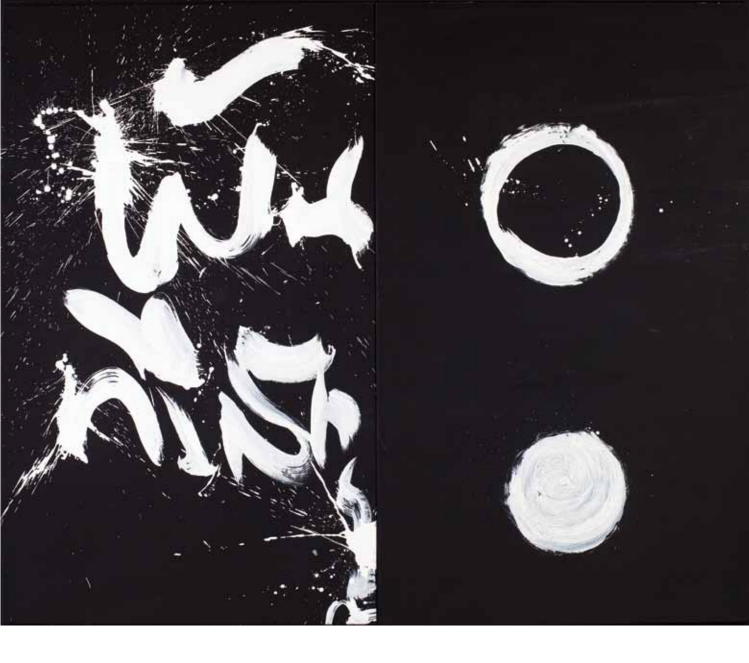


ไร้กาลเวลา Timeless



การเปลี่ยนแปลงที่แท้ True Changing

คือ is การไม่เปลี่ยนแปลง not to change เพียง just เฝ้าดู observe



รู้สึกตัว Awareness

จุดเริ่มต้น the starting point ละลาย melting ตัวตน one self

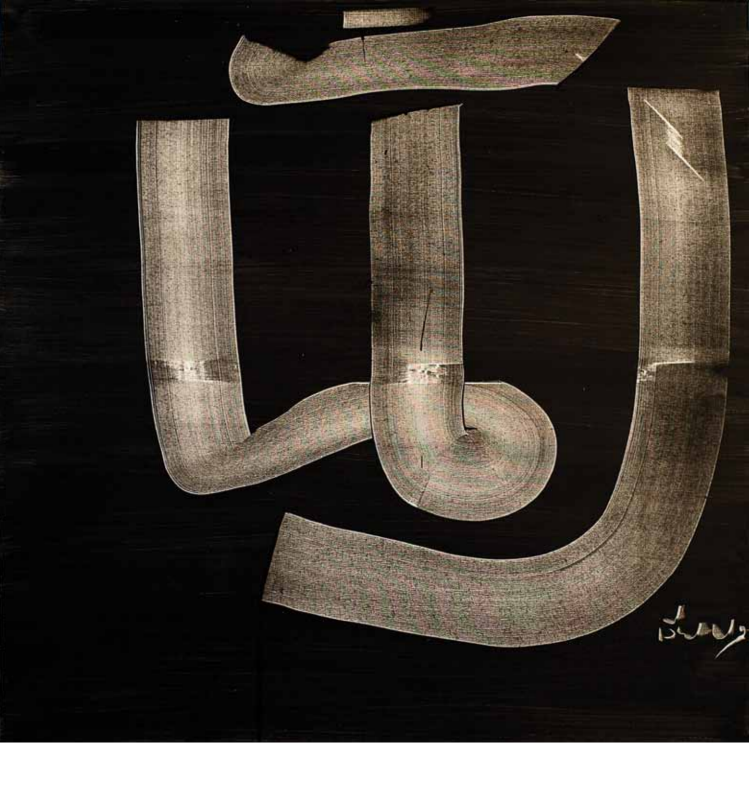


เมติดา Living kindness

ไม่มี no ผู้ให้ giver ไม่มี no ผู้รับ receiver











ธรรมชาติของความว่าง Nature void

อยู่ใน being in ปัจจุบันขณะ the present moment





ประตูที่ไร้ประตู The door without door

เมื่อ when รวม become

เป็นหนึ่ง oneness





คือการตระหนักถึงคุณค่าแท้จริง allows you ของสิ่งนั้น real value.

การไม่ยึดติดสิ่งใด Letting go of attachment to things allows you to be conscious of their











## ติดดิน On the ground

วัฒนธรรม culture
ประเพณี tradition
ความเชื่อ belief
ความรู้ knowledge
ความคิด thought
ทำให้ make us
ออกห่าง far away
จาก from
ธรรมชาติ nature
ความจริง truth





ติดดิน On the ground

จริงใจ sincerely กับ with ตัวเอง yourself



อัตตา Ego

ยึดมั่น attach สมมุติสัจจะ collective truth





อนัตตา Soulless

การรู้ knowing อิทธิพลกำหนด conditioning

## ศิลปะ Art

วัชพืช the weed
ซึ่งเป็นสิ่งไร้ค่า for
สำหรับ most people
คนทั่วไป is worthless
คือ is
สิ่งมีค่ายิ่ง a treasure
ด้วยทัศนคติเช่นนี้ with this attitude
ไม่ว่า whatever
เธอจะทำอะไรก็ตาม you do
ชีวิต life
จะกลายเป็น becomes
คิลปะ an art





เมื่อจิตว่าง Empty mind

จึงเห็น then see

ทุกสิ่งสวยงาม everything is beautiful ทุกสิ่งที่เกิดขึ้น Nothing ever happens ไม่ใช่ความบังเอิญ by coincidence.



มือยู่แล้ว Already there

ไม่รู้ unknown จึง there for มีอยู่ being



มือยู่แล้ว Already there

เมื่อรู้ว่ามี when we know มันกลับ there for ไม่มี Non being



ไม่รู้ว่ารู้ Don't Know That We Know

จำไว้ว่า remembering that
บางครั้ง sometimes
การไม่ได้ we don't get
ในสิ่งที่ต้องการ what we want
นับเป็นโชคดี is a kind of
อย่างหนึ่งเช่นกัน precious thing





ลมหายใจ Breathe

ประตู the door สู่ to ปัจจุบันขณะ the timeless ที่ไร้กาลเวลา present moment





นั่ง Sitting

แค่ Just

ม้ง sit



## จิต Mind

เราติดอยู่ใน we stick to
ความสมบูรณ์ perfection
ของความคิด of our thought
จึง therefore
ไม่ว่าง not empty
พอที่จะเห็น enough to see
ความสวยงาม beauty
ในปัจจุบันขณะ in the present moment



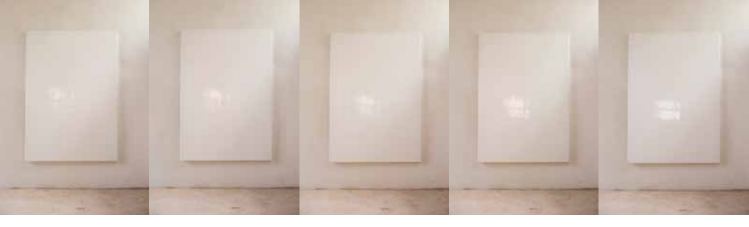


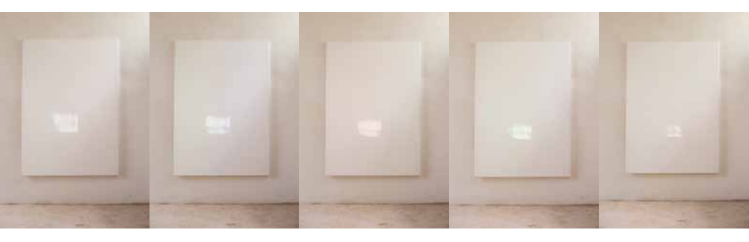
จิต Mind

อิสระ free

จาก from

อิทธิพลกำหนด conditioning







### พระพุทธเจ้า-ความว่าง Lord Buddha-Emptiness

มี there is a
พระพุทธเจ้า Buddha
สำหรับ for those
คนที่ไม่รู้จัก who don't know
ว่าเขาคืออะไรจริง ๆ what he is really
ไม่มี there is no
พระพุทธเจ้า Buddha
สำหรับ for those
คนที่รู้จัก who know
ว่าเขาคืออะไรจริง ๆ what he is really



"เมื่อหยุดแสวงหา "When i stop searching,

ข้าพบเจอ i discover. เพราะว่างเปล่า Because in emptiness, ข้ามีทุกสิ่ง" i have everything."





"สภาวะของการสร้างสรรค์ "The State of Creation,

เปรียบดัง is like
หน้าผาสูง a high cliff
เมื่อมายืนอยู่ Once we get there
ไม่รู้ว่จะไปไหนต่อ ? We don't know where else to go
จะยืนหรือจะบิน whether to stand or fly
หรือโดดลงไป or jump off
จะเดินย้อนกลับ whether to retrace our steps
หรือไปต่อ or go on
สภาวะที่หยุดนิ่ง The State of Stillness
เงียบ สงบ ว่างเปล่า quiet, peaceful, and empty
หรือนี้เองที่เป็น Or could this be
จุดเริ่มต้น the beginning
ของทุกลิ่ง" of everything."





สภาวะของการสร้างสรรค์ The State of Creation

ความรู้มีอยู่สองประเภท There are two kinds of knowledge ความรู้เกี่ยวกับข้อเท็จจริง the factual knowledge ความรู้ที่เป็นความทรงจำเกี่ยวกับจิตใจ the knowledge as psychological

แต่ยังมี but there is
การรู้ก่อนประสบการณ์ knowing before experience
หรือที่เรียกว่า or what we can call
การรู้ก่อนความรู้ knowing before knowledge
มันมีอยู่แล้วในตัวเรา it is in us all
โดยธรรมชาติ by nature
นั้นคือ that is
ปัญญาญาณ intuition





ฝนตก Raining

กายเปียก wet body

แต่ but

ใจไม่เปียก don't wet the mind



สัจจะไร้หนทาง Wayless Truth

สัจจะ the truth

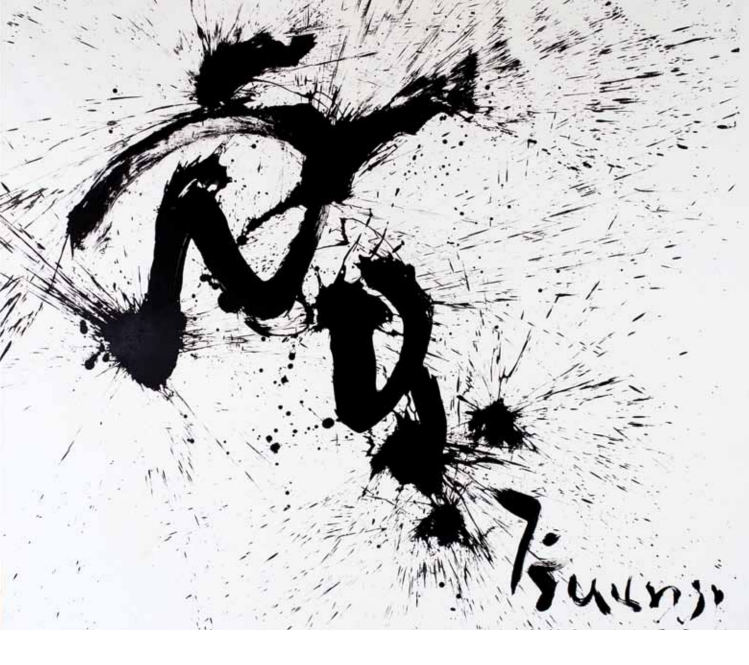
คือ is

หนทาง the way

จุดหมาย Destination

คือ is

กระบวนการ the process





กล้า-กลัว Bravery-Fear

ไม่มี nothing

สิ่งใด in

ในโลก this world

ที่ดี is good

หรือ or

เลว bad

มีแต่ only

ในความคิด have in

เท่านั้น thought





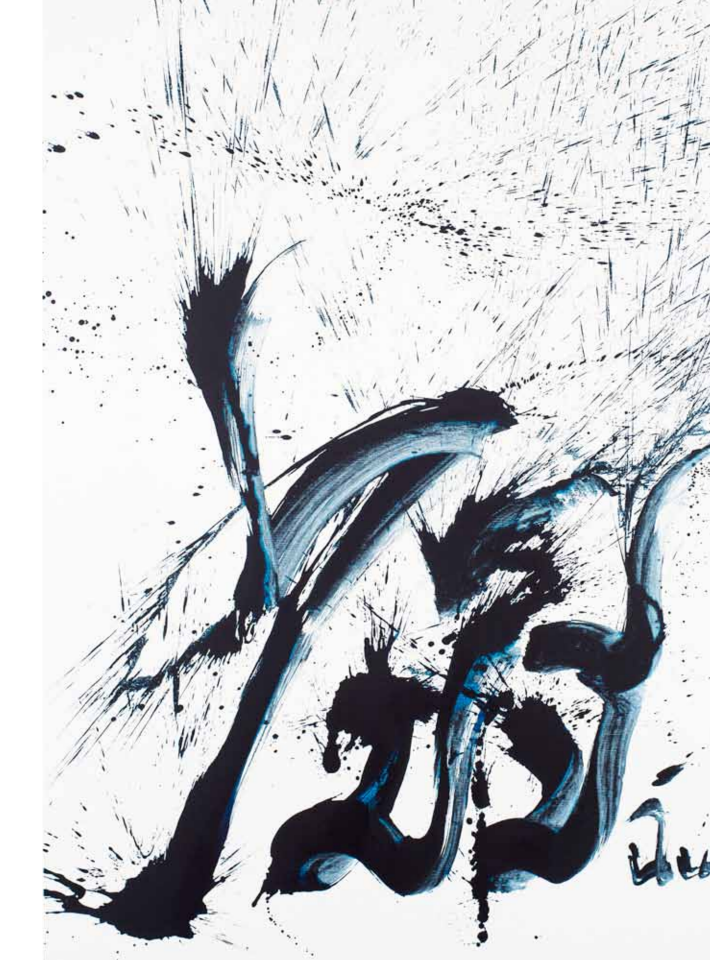
ไม่มีฉัน Selfless ไร้คิด Thoughtless ไร้เวลา Timeless

เป็นไปได้หรือ? That is possible?
คืออะไร? what is?
ใครรู้? who knows?
นอกจากคุณ only you
เมื่อ when
ไม่มีคุณ selfless



ไม่มีฉัน Selfless

ความรัก love ความเมตตา compassion กรุณา loving kindness



## ไร้คิด Thoughtless

ไร้อดีต no past
ไร้ปัจจุบัน no present
ไร้อนาคต no future
ความคิด thought
ทำให้เกิด cause
ตัวตน self
ตัวตน oneself
ทำให้เกิด cause
เวลา time



ไร้เวลา Timeless

จึงมี therefore

ความสงบสุข peace ไร้ความกังวล unanxious

ไร้ความกดดัน undepressed



# จิตผู้เริ่มต้น The Beginner's mind

มี has

หนทางมากมาย many opportunities

จิตผู้ซำนาญ the expert's mind มี has

ทางเป็นไปได้ไม่มากนัก a few opportunities

ธรรมชาติที่แท้ Nature's truth has

จิตก็ไม่มี no mind

จึง therefore

ไม่มี no

จุดเริ่มต้น begining

และ and จุดสิ้นสุด endless





## ความเคลื่อนไหวที่ปราศจากการเคลื่อนไหว-มีอยู่

Movement Without Movement - Exist

ความเคลื่อนไหวชนิดนี้

เกิดจากความนิ่งเงียบ ความว่างที่มีอยู่ในจิต

emptiness of the mind ไม่มีเหตุผล

ไม่มีการเคลื่อนไหวของความคิด

without movement of thoughts

หรือเวลา or time

ไม่มีการตอบโต้ทางวัตถุ

without materialistic response the mind is in complete silence

จิตนิ่งเงียบอย่างสมบูรณ์แบบ

มันมือยู่แล้ว เพราะเราไม่รู้

It already exists because we don't know แต่เมื่อเรารู้ But once we know it no longer exists



อย่างที่มันเป็น The Way Things Are

นึ่ง เงียบ Be still and quiet รับ ฟัง accept and listen

ยอม รับ compromise and embrace

อย่างที่มันเป็น the way it is



อิสระจากจิตสำนึก Freedom from the Conscious Mind

ใหม่เอี่ยมคือไม่ใหม่เอี่ยม Brand-new is not brand-new
 ไม่ใหม่คือใหม่ not brand-new is new
 เมื่อเป็นอิสระจาก when it is free from
 จิตสำนึก the conscious mind



#### เอาว์ Ouw

จุดกำเนิด the origin ของเสียง of sound ที่ปราศจาก without การปรุงแต่ง illusion



ยิ่งพูด The more we speak ยิ่งไกล the further we are

จาก from จุดกำเนิด the origin และ and จุดหมาย the destination



# คนโง่ A stupid person,

เพราะโง่ because he is stupid
จึงไม่เข้าใจ he doesn't understand
เพราะไม่เข้าใจ because he doesn't understand
จึงไม่คิด he doesn't think
เพราะไม่คิด because he doesn't think
จึงไม่เกิดเวลา there is no time
เพราะไม่เกิดเวลา because there is no time
จึงเป็นอิสระ he is free
เพราะมีอิสระ because he is free
จึงมีความสุขสงบ he is at peace
ที่สมบูรณ์ completely



## เรียนรู้ Learning

ชีวิตคือ กระบวนการเรียนรู้ the process of learning การเรียนรู้คือ Learning is กระบวนการสร้างสรรค์ the process of creation จุดเริ่มของการเรียนรู้ The beginning of learning เกิดจากจิตที่ begins from the mind that is ว่างเปล่า empty ปราศจาก and without ความรู้ knowledge อดีต the past และความกลัว or fear



รู้ ระเบียบ Seeing order

ซึ่ง which
เกิดจากความ comes from
ไร้ระเบียบ chaos
จึง unites us
รวมเป็น as
หนึ่ง one





รูป - ความว่าง Form - emptiness

เมื่อเข้าใจ when we understand
รูปคือความว่าง form is emptiness
ความว่างคือรูป emptiness is form
เมื่อเข้าถึง when we reach that state
รูปคือรูป form is form
ความว่างคือความว่าง emptiness is emptiness





### รู้ตน Self-Awareness

จุดเริ่มต้นของ is the beginning of
บัญญา wisdom
และเป็นจุดเริ่มของ and the beginning of
จุดจบของ the end of
ความทุกข์ suffering.
เมื่อรู้ตน When we know
ว่าว่างเปล่า that we're empty
และไม่ว่างเปล่า and not empty
ไร้แก่นสาร pointless
เป็นอนันต์ endless





มือยู่-ไม่มือยู่ Exist-Non Exist

มือยู่ existing
อย่างอิงอาศัย in interdependence
ไม่มือยู่ Not existing
อย่างอิสระ in freedom
จึงว่างเปล่า then we are empty
ไร้ตัวตน selfless



ความว่าง Emptiness

คือ is

แก่นของจิต the essence of the mind,

ไม่ใช่ not

สภาวะของจิต the state of the mind.



อิสระ Freedom

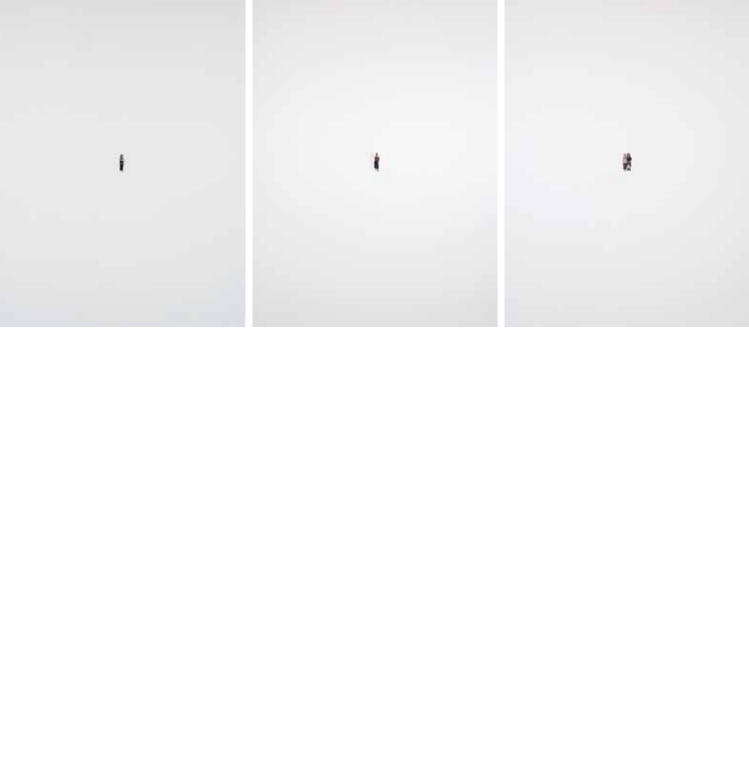
เหนือพัน beyond
กาลเวลา Time
เหนือพัน beyond
จุดกำเนิด beginning
และ and
จุดสิ้นสุด endless



#### เซน Zen

เห็นแม่น้ำเป็นแม่น้ำ หลังจากศึกษาเซน เห็นแม่น้ำไม่ใช่แม่น้ำ เห็นภูเขาไม่ใช่ภูเขา เมื่อเข้าถึงเซน เห็นแม่น้ำเป็นแม่น้ำ เห็นภูเขาเป็นภูเขา mountains are mountains

ก่อนศึกษาเซน Before you study Zen เห็นภูเขาเป็นภูเขา mountains are mountains while you are studying Zen rivers are no longer rivers mountains are no longer mountains but once you have had enlightenment





ทอม Tom

ทุกที่ everywhere

คือ is

บ้าน home





เคนซัง Ken-san

บ้าน home อยู่บน is on เนินเขา the hill





ยายสา Yai Sa

อยู่ที่ is in หมู่บ้าน Knongwai หนองไหว village





# ก้อนหินที่หายไป Missing stone

ความจริง truth
ความดี virtue
ความงาม beauty
ทุกคนมีอยูแล้ว everyone
ตั้งแต่เกิด already has it
เพียงแค่เรา since we were born
หลงลืมมันไป we just forgot about it





ฟ้าปิดใจเปิด / Closed Sky, Open Heart, 2018, Ballpoint pen drawing and collage on Sa-paper, 21 x 38.5 cm









# บทสัมภาษณ์ โดย สิซา โพลเท็น

คามิน : คุณเข้าใจไหม

ลิซา : ค่ะ

....ฉันคิดว่าอย่างนั้นนะคะ....

ไม่ค่ะ

...ไม่รู้สิคะ....

he Ground, Paper Mache, 1999-2018



นี่มักเป็นตอนจบ หรือแท้จริงแล้วคือตอนต้นของบทสนทนาระหว่างฉันกับคามิน เขาจะเมูด และอธิบาย ทั้งยังยกตัวอย่างและใช้คำอุปมาอุปไมยเพื่อทำให้คุณสามารถเข้าใจแนวทางของ เขา ซึ่งแท้จริงแล้วคือปรัชญาทางศิลปะและชีวิตของเขานั่นเอง แต่บางครั้ง เขาอาจลืมไป ว่าตัวเขาใช้เวลานานหลายทศวรรษกว่าจะสามารถเข้าใจได้อย่างลึกซึ้งเช่นนี้ ขณะที่ฉันเพิ่ง จะได้พบเขา และที่สำคัญกว่านั้น เพิ่งจะได้พบ ความคิด ของเขาเพียงไม่กี่อาทิตย์ที่พ่านมา

ฉันพบกับคามินครั้งแรกในการเปิดตัวงานประติมากรรมขนาดใหญ่ของเขาในชื่อ The Ground ช่วงเทศกาลศิลปะ DISINI ที่กิลแมน บาร์แรคส์ (Gillman Barracks) ซึ่งจัดขึ้นปลายเดือน มีนาคม 2561 ที่ประเทศสิงคโปร์ ฉันเตรียมตัวด้วยการฟังบทสัมภาษณ์ออนไลน์ของเขา เช่น บทสัมภาษณ์ชิ้นหนึ่งที่น่าทึ่งมากกับพิพิธภัณฑ์กุกเกนไฮม์ (Guggenheim Museum) เกี่ยว กับคำถามว่า "ศิลปะคืออะไร" ในปี 2556 ทั้งยังอ่านบทความเกี่ยวกับตัวเขา รวมไปถึงพล งานตีพิมพ์จำนวนมากของเขาด้วย วลีสำคัญอย่าง "ศิลปะคือพิธีกรรม" หรือ "มนุษย์เป็น เสมือนงานศิลปะที่ดีที่สุด" ติดอยู่ในหัวของฉัน อย่างไรก็ตาม นักประวัติศาสตร์ศิลป์ที่ ได้รับการศึกษาจากฟั่งยุโรปอย่างฉันพยายามอย่างหนักที่จะเปรียบเทียบเขากับศิลปิน/งาน

<sup>1</sup> https://www.guggenheim.org/video/what-is-art

# Interviewed by Lisa Polten

Kamin: Did you understand?

Lisa: Yes.

....l think so....

No.

...l don't know....

This is the usual ending or, rather, beginning of my conversations with Kamin. He speaks and explains, gives examples and tells metaphors to make you truly comprehend his approach or, rather, philosophy to art and life. But sometimes, he forgets that it took him decades to get to this comprehension/understanding, while I only met him and, more importantly, his thoughts a few weeks ago.

The first time I encountered Kamin was at the launch of his monumental sculpture, The Ground, during the DISINI Public Art Festival in Gillman Barracks at the end of March 2018 in Singapore. I prepared myself: I listened to online interviews such as the incredible one with the Guggenheim on "What is Art?" from 2013, read articles about him, as well as perused his impressive amount of publications. Key phrases like "Art is a Ritual", and "Human beings are like the best works of art" stayed in my head, however, coming from a Europeantrained art historian background, I tried and tried to find parallels with other

Tree 210 W x 330 L x 320 H cm Elephant 90 W x 290 L x 190 H cm Man 40 W x 64 L x 86 H cm



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> https://www.guggenheim.org/video/what-is-art

ศิลปะอื่น ๆ เมื่อวางกรอบตามหลักการทางประวัติศาสตร์ศิลปะ ทว่าฉันกลับไม่มีคำตอบ ใด มันเกี่ยวกับศิลปะพื้นเมืองหรือไม่ อาจนับว่าเป็นศิลปะแสดงสดได้หรือไม่ หรือเขาจะเป็นผู้ สืบทอดของโจเซฟ บอยส์ (Joseph Beuys) เขาเป็นจิตรกรหรือ เขาเป็นชาวพุทธหรือ ฉัน พยายามอย่างเอาเป็นเอาตายที่จะวาดโครงร่างตัวตนของเขา จัดประเภทเขาเพื่อให้ตัวเอง สบายใจขึ้น แต่แท้จริงแล้วมันเป็นไปไม่ได้ ทั้งงานและวิถีปฏิบัติของเขาล้วนมีเอกลักษณ์เฉพาะ ตัวและไม่สามารถให้คำจำกัดความได้ เนื่องจากมันเปลี่ยนแปลงอย่างต่อเนื่อง "ธรรมชาติ ไม่เคยเปลี่ยนแปลง การเปลี่ยนแปลงคือธรรมชาติ"

คามินไม่ใช่ศิลปิน เขาเป็นมนุษย์ผู้สร้าง

#### ลิซา :

หัวข้อหลักของนิทรรศการคือ ความว่างเปล่า หรือที่ฉันชอบเรียกว่า ความเป็นหนึ่งเดียว ช่วยอธิบายหน่อยได้ไหมคะว่าคุณได้คำ/ปรัชญา/สัญลักษณ์ นี้มาได้อย่างไร

#### คามิน :

จากการทำงานของผมในชุด "ปัจจุบันขณะที่ไร้กาลเวลา" ทำให้ผมตระหนักว่าปัจจุบันขณะ คือความว่างเปล่าซึ่งไร้กาลเวลาและไร้ตัวตน ดังนั้นผมผยายามที่จะทำความเข้าใจความ ว่าง ด้วยการนั่งสมาธิทุกเช้า เริ่มต้นจากการเฟ้าดูลมหายใจเข้าออก ดูเวทนาและดูความ รู้สึกนึกคิดภายในจิตใจ จนกระทั่งผู้เฟ้าดูและสิ่งที่ถูกเฟ้าดูหลอมรวมเป็นหนึ่งเดียวกันเกิด ความเงียบสงบจนความคิดหยุดและจิตสำนึกว่างจากเนื้อหา หลังจากรู้สึกว่าเข้าใจใน สภาวะที่เป็นหนึ่งเดียวกับทั้งหมด ก็จะตรงมายังสตูดิโอ เพื่อที่จะถ่ายทอดสภาวะของความ เป็นหนึ่งเดียวของธรรมชาติที่ผมประสผผบเจอก่อนหน้านั้นไม่กี่นาที และสิ่งที่ผมถ่ายทอด ไม่ใช่เพียงภาพวาดเส้นหรือจิตรกรรม แต่เป็นสภาวะปัจจุบันขณะของความรวมเป็นหนึ่ง ระหว่างตัวผมกับการแสดงออก จุดมุ่งหมายและวิธีการเป็นเนื้อเดียวไม่สามารถแยก ออกจากกับ



วันหนึ่งพมรู้สึกเป็นพิเศษที่จะถ่ายทอดความเข้าใจเกี่ยวกับความเป็นหนึ่งเดียวของ ธรรมชาติ นั่นก็คือ " " ในเวลานั้นพมนึกถึงแต่สัญลักษณ์ ของวงกลมที่สามารถจะสื่อสารได้ตรงกับความรู้สึกในเวลานั้นที่สุด แต่ขณะนั้นเอง มันทำให้พมนึกถึงงานภาพเขียนเซน ที่ปรมาจารย์เซนแทบทุกท่านจะเขียนวงกลม มาแล้วในอดีต จุดนี้เองทำให้พมลังเลใจว่าจะแสดงออกด้วยการเขียนรูปวงกลมอีก ครั้งหนึ่งดีหรือไม่? แต่เมื่อความคิดหยุดลง เวลาทางจิตก็หยุดลง ความรู้ความ ทรงจำจากอดีตและความคิดปรุงแต่งถึงอนาคตก็หยุดลง ไม่มีผู้เฟ้าดูและสิ่งที่ถูกดู เป็นสภาวะที่หลอมรวมเป็นหนึ่งเดียวกับทุกสิ่งไร้ตัวตนไร้กาลเวลา ณ จุดนั้น สิ่งที่

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kamin Lertchaiprasert, Chiang Mai, 14 May 2018.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> MAIIAM Contemporary Art Museum, Chiang Mai, Thailand on 25 September 2016-6 February 2017, Numthong Gallery, Bangkok, Thailand On 24 Feb -5 May 2017, Art Stage Singapore 2018 on 26-28 Jan 2018

artists/artworks to complete a red line in the history of art. Yet, I was blank. Does it have to do with indigenous art? Is it, in a way, performance art? Is he a successor of Joseph Beuys? Is he a painter? Is he Buddhist? I desperately wanted to frame him, categorize him on a shelf to ease my mind. But, it is simply impossible.

Kamin's work and practice is unique and not definable, as it continually changes. "Nature never changes, the change is nature."

Kamin is not an artist; he is a human who creates.

#### Lisa:

The central topic of the exhibition is Emptiness or, as I like to say, Oneness. Can you kindly explain how you got to this term/philosophy/symbol?

#### Kamin:

My work "Timeless Present Moment" makes me realise that the present moment is emptiness which is timeless and selfless, so I attempt to gain a better understanding of emptiness through daily morning meditation. I start by observing my breathing, feelings, and thoughts, until the observer and the observed are one — the point of complete silence when all thoughts cease and consciousness is absolutely empty of content. After I feel the sense of *Oneness* with everything, I then make my way to the studio to express this state of oneness with nature that I have experienced a few minutes earlier. What I express is not merely a sketch or a painting, but the state of being in a present moment as I become one with my own expression, in which the means cannot be separated from the end.

One day, I had a special urge to share my understanding of the sense of oneness with nature, which is " . I could only think of the circle as a symbol that could best represent my feelings at that moment in time. However, suddenly, the circle reminded me of similar Zen paintings - those drawn by almost every great Zen master in the past. At this point, I was hesitating as to whether I should continue to express my feelings by drawing the circle again or not. Yet, as all of my thoughts ceased, so did my physiologic time. My knowledge, memories, as well as thoughts about the future also stopped; there was neither the observer nor the

MAIIAM Contemporary Art Museum, Chiang Mai, Thailand on 25 September 2016-6 February 2017, Numthong Gallery, Bangkok, Thailand On 24 Feb -5 May 2017, Art Stage Singapore 2018 on 26-28 Jan 2018



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kamin Lertchaiprasert, Chiang Mai, 14 May 2018.

"ภาพวงกลม" ขณะนั่งเงียบ ๆ เฟ้าคูมันด้วยความปิติสุขในความสงบ เป็นอิสระจาก ทุกสิ่ง ณ เวลานั้น "ใบหน้ารอยยิ้ม" ก็ปรากฏขึ้นอยู่ในวงกลมนั้น มันคือสัญลักษณ์ ของความว่างเปล่าที่มีอยู่ในธรรมชาติของเราทุกคน เมื่อรวมเป็นหนึ่งเดียวกับ ธรรมชาติ



เมื่อพูดถึงธรรมชาติ งานสำคัญชิ้นหนึ่งในการจัดแสดงคือพลงานวีดิทัศน์เรื่อง "No Sunrise and No Sunset", 2561 ที่มีภาพเหมือนจริงของหญิงชรายืนอยู่ด้านหน้า อยาก ทราบว่ามีเรื่องราวอะไรเมื้องหลังงานชิ้นนี้คะ

เมื่อคุณเห็นพระอาทิตย์ตก คุณอาจคิดว่าพระอาทิตย์นั้นตกลงไป อย่างไรก็ตาม พระอาทิตย์ ไม่ได้ขยับ โลกต่างหากที่กำลังเคลื่อนที่ พระอาทิตย์คงอยู่เช่นเดิม ทุกครั้งที่คุณเห็นมัน คุณ รู้สึกได้ถึง *ประสบการณ์ใหม่* แต่มันไม่ใช่ *ความเป็นจริง* ธรรมชาติไม่เคยเปลี่ยนแปลง การ เปลี่ยนแปลงคือธรรมชาติ

ผู้หญิงคนนั้นคือหญิงชราจากหมู่บ้านของผม ที่ใช้ชีวิตอยู่ลำผังมานานกว่า 40 ปี เมื่อผม ได้พบเขาเป็นครั้งแรก ผมกามว่ากลัวไหมที่ต้องอยู่คนเดียว เขาตอบว่า "ยายไม่กลัวที่จะอยู่ และไม่กลัวที่จะตาย"

เขาอยู่ในช่วงสุดท้ายของชีวิต เช่นเดียวกับพระอาทิตย์ตก แต่แท้จริงแล้วเราไม่เคยตาย ชีวิตดำเนินต่อไปในรูปแบบของพลังงาน ไม่มีทั้งพระอาทิตย์ขึ้นและตก มันมีความต่อเนื่อง ในธรรมชาติในรูปแบบของพลังงานที่ต่างกัน พระอาทิตย์อยู่เช่นนั้นเสมอ คุณอาจคิดว่า มันได้ตายจากไป หญิงชราท่านนั้นแสดงถึงมนุษย์ที่เหมือนไม้ใกล้ฝั่ง เขากำลังจะไป สื่อถึงสถานะของการแปรสภาพรูปแบบของชีวิต

### คุณเชื่อในกรรมหรือไม่ หากเราประพฤติดีในชีวิตจริง เราจะโชคดีในการเปลี่ยนแปลงสภาพ ของเราหรือไม่คะ

ในธรรมชาติที่แท้ ไม่มีทั้งดีหรือไม่ดี มันเป็นเพียงความคิดของเราเท่านั้น กรรมเกิดจาก การกระทำโดยมีตัวตน หากไม่มีตัวตน จะไม่มีกรรม พมกำลังพูดถึงรูปแบบพลังงานตาม ธรรมชาติ

สัจจะสูงสุดเกี่ยวกับธรรมชาติคือ ความเป็นหนึ่ง กรรมเกี่ยวกับ การลงทุน แต่การที่เรา อยู่ที่นี่นับเป็นหน้าที่ของมนุษย์ที่จะรักและเอื้ออาทร มันไม่ได้เกี่ยวกับการกระทำความดีหรือ ความชั่ว มันเป็นหน้าที่ของการมาอยู่ที่ตรงนี้ ไม่ใช่การลงทุน ไม่เช่นนั้นแล้วมันจะกลายเป็น โบเหการวบเรื่อไปเสีย observed. It was the state of oneness with everything, of being selfless and timeless, that manifested itself at that point, along with " ", which also emerged directly from there.

While sitting and quietly contemplating "The drawing of the Circle" with feelings of rapture in deep serenity and a sense of freedom from everything, "a smiley face" began to appear inside that circle all of a sudden. It is the symbol of emptiness that exists naturally inside all of us, once we become one with nature.

# Speaking of nature: one central piece in the show is the video work "No Sunrise and no Sunset", 2018 with the hyper realistic older lady standing in front of it. What is the story behind this work?

When you see the sunset, you think the sun goes down. However, the sun doesn't move - the world is moving. The sun stays the same. Every time you see it, you feel a *new experience*, but it is not *reality*. Nature never changes, the change is nature.

The presented woman is an old lady from my village, who has lived alone more than forty years. When I first met her I asked If she was afraid of living alone? She told me: "I am not afraid to live and not afraid to die."

She is within the last period of her life, like a sunset. But actually we never die, life continues in another form of energy. No Sunrise and No Sunset. There is continuity in nature in a different form of energy. The sun is always there, you only think it is dead. The old lady represents a human being who has nearly passed away, she represents the transforming state of life.

# Do you believe in Karma? If we behave well in real life, will we be lucky in our transformation?

In real nature, there is no good or bad, it is just our thought. Karma comes from the act with self, so without self there is no Karma. I am talking about the natural energy form.

The ultimate truth about nature is to be one. Karma is about investing. But to be here is a human duty of love and care, it is not about doing good or bad, it is a duty of being here, not an investment. Otherwise, it turns into propaganda.





### เมื่อฉันคิดถึงวิธีการสร้างงานศิลปะของคุณซึ่งคุณกล่าวว่าเป็น พิธีกรรม มีความ คล้ายคลึงระหว่างแนวทางของคุณกับศิลปะพื้นเมืองหรือไม่คะ

พมไม่ใช่พู้เชี่ยวชาญด้านศิลปะพื้นเมือง แต่พมเท็นว่าการสร้างสรรค์ในแบบดั้งเดิมนั้นมี พื้นฐานเดียวกัน นั่นคือ ศิลปะในฐานะของภาษาที่ใช้ในการสื่อสารระหว่างกัน ก่อนที่จะมีตัว อักษร พวกเขาใช้ภาพ อย่างเช่นภาพจิตรกรรมและภาพวาด

เมื่อทำให้ศิลปะเป็นเสมือนเมิธีกรรม ผมใช้ศิลปะเป็นสื่อกลางในการแสดงออก ยกตัวอย่างเช่น นักวิทยาศาสตร์ใช้ตัวเลขในการคำนวณคณิตศาสตร์เพื่อให้เข้าใจความหมายของจักรวาล ขณะที่ผมมีจินตนาการ ความคิดสร้างสรรค์ และความรู้สึกมากมาย ดังนั้นผมจึงใช้ศิลปะเมื่อ สื่อสารปรัชญาของผม และเพื่อค้นหาความหมายของชีวิตและธรรมชาติ

เมื่อครั้งที่เราพูดคุยกันเกี่ยวกับคำว่า "ความว่างเปล่า" คุณบอกฉันว่า "ความว่างไม่ใช่ สกาวะจิตแต่เป็นแก่นของจิต" ช่วยอธิบายความแตกต่างระหว่าง สกาวะ และ แก่น ให้ฟัง หน่อยได้ไหนคะ

สภาวะของจิต เป็นลักษณะของบรรยากาศ เหมือนทะเลทราย เมื่อคุณไปทะเลทราย มัน เวิ้งว้าง คุณคิดว่านั่นคือความว่างเปล่า เป็นสภาวะของความไม่มี คุณคิดว่าคุณเข้าใจความ ว่างเปล่า แต่ความว่างเปล่าที่แท้นั้นอยู่ในทุกสิ่ง ไม่ใช่ในบรรยากาศของความเงียบสงบ เท่านั้น อีกตัวอย่างหนึ่ง คุณสามารถยืนอยู่ท่ามกลางผู้คนมากมาย แต่กลับรู้สึกโดดเดี่ยว เดียวดาย เมื่อคุณเข้าใจคำว่า แก่นแท้ มันจะไม่มีวันเปลี่ยนแปลง คุณเป็น หนึ่งเดียว กับตัว คุณเอง แก่นของจิตนั้นอยู่ในตัวเอง

ในแวดวงศิลปะ เรามักพูดถึงงานศิลปะเฉพาะที่ หรือเมื่องานศิลปะถูกสร้างขึ้นสำหรับที่ว่าง ห้อง หรือพื้นที่แห่งใดแห่งหนึ่งโดยเฉพาะ คุณชอบคำว่า เฉพาะชีวิต (Life-specific) มากกว่า คำว่า เฉพาะที่ (site-specific) มันแปลว่าอะไรคะ

คำว่า เฉพาะชีวิต หมายถึง ไร้กาลเวลาและไร้ตัวตน ทุกคนจะสามารถเข้าใจได้ เนื่องจากมัน เป็นเรื่องธรรมชาติเมื่อปราศจากสุนทรียภาพซึ่งสัมพันธ์กับตัวตน ยกตัวอย่างเช่น สำหรับ (งานศิลปะ) เฉพาะที่หรือการแสดง คุณต้องมีประสบการณ์ภายในพื้นที่หรือช่วงเวลาของ เหตุการณ์นั้น หากคุณไม่อยู่ในเหตุการณ์ คุณจะไม่สามารถเข้าใจงานศิลปะชิ้นนั้น ๆ ได้ แต่ เมื่อพมพูดถึง (งานศิลปะ) เฉพาะชีวิต มันอยู่เหนือกาลเวลา พื้นที่ ความรู้ และการยึดตัวเอง เป็นศูนย์กลาง มันเกี่ยวกับมนุษยชาติโดยทั่วไป ทุกสิ่งมีชีวิตจะเข้าใจสิ่งนี้ได้จากการตระหนัก ถึงคุณค่าของมนุษย์ เช่น ความรัก ความเมตตา เป็นต้น

### คุณบอกว่าคุณไม่ใช่ทั้งจิตรกร ศิลปิน หรือนักสร้างสรรค์

พมเป็นแค่มนุษย์คนหนึ่ง ทุกคนล้วนเป็นนักสร้างสรรค์ พมไม่ได้ขึ้นอยู่กับแวดวงศิลปะ พม แปรไปตามชีวิต ถ้าหากมันทำให้ชีวิตของพมดีขึ้น พมจะลงมือทำมัน พมไม่รอ ต่อให้พวกเขา

# When I think of your practice of art and stating it is a ritual, is there a parallel between your approach and Indigenous Art?

I am not an expert when it comes to Indigenous art, but I can see that all primitive creations have the same base: art as a language of communication with each other. Before they had the alphabet, they used imagery such as painting and drawing.

When I make art as ritual, I use art as a medium of expression. For example scientists use numbers to calculate mathematics in order to understand the meaning of the universe. I on the other hand have a lot of imagination, creativity and feeling, so I use art to communicate my philosophy and searching the meaning of life and nature.

In our conversations on the term 'emptiness', you told me: "Emptiness is not a state of mind, but the essence of the mind". Can you kindly explain to me the difference between state and essence?

State of mind is the atmosphere, like the desert. You go to the desert, it is empty, you think this is the emptiness, the state of nothingness, you think you understand emptiness, but the real emptiness is in everything, not only in the atmosphere of silence. Another example: You can stand amidst a big crowd, but you feel really lonely. Once you understand the essence, it never changes, you are one with yourself. Essence of mind is in yourself.

In art we always speak about site-specific works, when works are custom-made for a specific space, room, or area. You prefer the term Life-specific not site-specific. What does it mean?

Life-specific means timeless and selfless. Everyone can understand this, because it is natural with no self-relational aesthetic. For example, with site-specific or performing, you need to have experience in that space and time of the event. If you are not at the event, you don't understand the work. The way I am talking about life-specific is beyond time, space, knowledge and self-centricity. It is about humanity in general. Every living being will understand this through realising in human values, such as love, compassion, etc.

#### You say that you are not a painter, or artist, or creator.

I am only a human being, everyone is a creator. I don't depend on the art scene, I depend on life. Due to the fact that this makes my life better, I do it. I don't wait.



ไม่เรียกมันว่าศิลปะ ผมก็ยังคงทำมันอยู่ดี

ท่วงท่าของฟีแปรง (เราพบมันในงานศิลปะบนกระดาษ ภาพวาด รวมไปถึงงาน ประติมากรรม) ดูเหมือนจะเป็นพื้นฐานสำหรับการจัดแสดงนี้ เพราะอะไรคะ

ปีแปรงเป็นสื่อกลางสำหรับผม ผมใช้ภาษา ตัวอักษรต่าง ๆ ในงานศิลปะของผม แต่ ไม่เคยใช้แค่ตัวอักษรเพียงอย่างเดียวมาก่อน หรือแค่ตัวอักษรบนผืนผ้าใบ นี่เป็นครั้ง แรกที่ผมได้ลองทำ ผมสนใจการเขียนผู่กันแบบเซน และเมื่อผมเข้าใจมัน ก็ได้รู้กระจ่าง ว่ามันไม่ได้เกี่ยวกับการวาดภาพ หรือเทคนิคใด ๆ แต่มันเกี่ยวกับช่วงเวลาของการแปร สภาพจากความว่างเปล่า/ความเป็นหนึ่งเดียว ผมเริ่มนั่งสมาธิและแปรสภาพช่วงเวลา นั้น สำหรับผม นั่นเป็นจุดเริ่มต้นของการใช้ภาษาแห่งการแปรสภาพประสบการณ์ทาง อารมณ์และการ "ดำรงอยู่"



Even if they don't call it art, I do it, I still do it.

For this exhibition, the gesture of the brushstroke (we find it in the works on paper, the paintings, as well as the sculptures) is fundamental, why?

The brushstroke is a medium to me. I use languages, and letters in my artwork, but have never used only a letter by itself - just a letter on canvas. It is the first time I have used it. I found interest in Zen calligraphy, and the moment I understood it, it was made clear to me that it was not about painting, or any technique, but about the moment of transformation from emptiness/oneness. I started to meditate and transform that moment, That was, for me, the starting point to use the language of transforming emotional and "being" experience.









ฉันเชื่อว่าการไปเที่ยวประเทศญี่ปุ่นเมื่อเคือนธันวาคม ปี 2560 มีอิทธิพลอย่างมากต่อความ เข้าใจของคุณในเรื่อง "ความว่างเปล่า" งานชิ้นใหญ่ยาว 8 เมตร ที่ชื่อ "ก้อนหินที่หายไป", 2560 กล่าวถึงหนึ่งในเหตุการณ์บางอย่างและพลลัพธ์ของมันด้วย

ใช่ครับ วันที่ ๒๔ ธันวาคม ๒๕๖๐ ผมได้มีโอกาสเดินทางพาครอบครัวไปเที่ยวที่เกียวโต ประเทศญี่ปุ่น และได้กลับไปที่สวนเซนเรียวอันจิอีกครั้งหนึ่ง หลังจากเมื่อ ๒ ปีก่อนได้ไปเยี่ยม ชมมาแล้วรู้สึกประทับใจมาก



ขณะที่นั่งชมสวนหินและระลึกถึงปรัชญาในการสร้างสวนหินว่าเป็นตัวแทนของ จักรวาล เหมือนกับก้อนหินแต่ละก้อนเปรียบเหมือนภูเขา หรือโลก ดวงดาวต่าง ๆ ใน จักรวาล เขาใช้หินก้อนใหญ่ทั้งหมด ๑๕ ก้อนในการตกแต่งสวนหิน แต่เมื่อเรานั่งนับ ดูไม่ว่าจะมุมไหนก็แล้วแต่ เราจะค้นพบว่ามีหินเพียง ๑๔ ก้อน ส่วนก้อนหินที่หายไปก็ คือตัวคุณเอง เราต้องนับตัวเราเข้าเป็นส่วนหนึ่งของจักรวาลหรือธรรมชาติเมื่อนั้น สังคมจึงสมบูรณ์

ขณะนั้นที่พมกำลังเฟ้าคิดคำนึงถึงแนวคิดนี้อยู่ มันทำให้พมเข้าใจลึกซึ้งถึงความหมาย ของปรัชญานี้ว่า เมื่อไรก็ตามที่เรานับตัวเองเป็นส่วนหนึ่งของสังคม หรือเป็นก้อนหิน ที่หายไป เมื่อนั้นเราก็จะกลายเป็นหินก้อนหนึ่งในจำนวน ๑๔ ก้อน และหินก้อนที่ ๑๕ ก็ คือความรักความเมตตาต่อคบอื่น นั่นคือส่วนที่พมเข้าใจมากขึ้น

จากนั้นทำให้นึกถึงเหตุการณ์ก่อนหน้านี้สองวันที่พมอยู่ที่เมืองโอซาก้า จากที่พักของ พมจะต้องเดินพ่านสวนสาธารณะที่มีสะพานลอยเพื่อไปยังสถานีรถไฟใต้ดินทุกวัน เรา รีบเร่งเพื่อที่จะไปถึงเป้าหมายของโปรแกรมต่าง ๆ จนเราลืมมองสิ่งที่เกิดขึ้นระหว่าง ทาง ทุกวันพมจะเจอชายชราที่ไร้บ้านนอนอยู่ใต้สะพานด้วยอากาศที่หนาวเย็นเกือบ ติดลบ และบางวันก็มีหิมะตก พมเพียงแค่เดินพ่านและก็ตั้งหน้าตั้งตาไปที่จุดมุ่งหมาย ของพมโดยที่ไม่ได้ใส่ใจว่าเขาจะมีเสื้อพ้าพอหรือเปล่า หรือว่าเขามีอาหารรับประทาน หรือยัง

ณ เวลาที่ผมนั่งนิ่งสงบหน้าสวนหินทำให้ผมเกิดการตระหนักรู้ว่า ก้อนหินที่หายไป ที่แท้จริงไม่ใช่ตัวผม แต่มันเป็นความรู้สึกห่วงใย ความรัก ความเมตตาที่ผมควรมี ต่อเพื่อนมนุษย์ สิ่งนี้เองที่มันหายไปจากจิตใจผมได้อย่างไร? เมื่อสองวันก่อนทำไม ผมไม่รู้สึกเสียใจหรือรู้สึกอะไรเลย ก่อนหน้านี้ ผมเฟ้าถามตนเองว่าทำไม? หรือว่าใน สังคมบัจจุบันการสูญหายของ "ก้อนหินที่หายไป" นี้กลายเป็นเรื่องปกติธรรมดาไป แล้ว?

พมเชื่อว่าหน้าที่ของสวนหินและการทำงานศิลปะก็เพื่อการสร้างสรรค์พื้นที่ว่าง
" แห่งการตระหนักรู้ถึงก้อนหินที่หายไปที่มีอยู่ในมนุษย์ทุก
คนให้กลับมาอีกครั้งหนึ่ง พื้นที่ที่ปราศจากการแบ่งแยกเป็นอิสระจากความรู้และ
ประสบการณ์ของจิตสำนึกที่มีตัวเองเป็นศูนย์กลาง เพื่อการเข้าใจถึงความเป็นหนึ่ง

I believe your visit to Japan in December 2017 had a deep influence on your understanding of "emptiness". The major eight-meter-long work in our show "Missing Stone". 2018 speaks of one particular incident and its consequences.

Yes, on December 24, 2017, I had the opportunity to bring my family to Kyoto, Japan, and revisited the Zen garden at Ryōan-ji Temple after an amazing first visit two years ago.

While sitting there admiring the famous rock garden, I recalled the philosophy behind the arrangement of the rocks as a representation of the universe, each rock symbolizing a mountain, earth, or stars. Interesting, with fifteen rocks laid out in the garden, a seated visitor can only see fourteen rocks from any vantage point. The missing stone is indeed the absence of oneself, and we have to perceive the individual self as a part of the universe or nature, for society to be completed.

At the time, I was pondering over this concept and it helped me to gain a deeper understanding of the meaning behind this philosophy. Whenever we see ourselves as a part of society or as the missing stone, only then will we become one of the 14 stones, and the 15<sup>th</sup> stone is love and compassion for others. I've gained a better appreciation of this aspect.

Then, I thought of an incident in Osaka two days earlier. From where we were staying, we had to walk past a park with a pedestrian bridge to go to an underground station. We were always in a hurry to get to our pre-determined destinations and, in doing so, forgot to pay attention to what happened along the way. Every day, I saw an old homeless man sleeping underneath that bridge as the temperatures dropped almost below zero. Sometimes he was even left to endure the snow. I merely strode past him, too absorbed in making my way to our destinations, without considering if he had enough clothes or whether he had food to eat.

As I was sitting there in silent contemplation in front of the rock garden, it dawned on me that the missing stone was actually not the absence of myself, but it was the lack of compassion, love, and loving-kindness that I should have shown towards other humans. How could these disappear so completely? Why didn't I feel any sorrow or anything at all prior to this? I kept asking myself "why?". Could it be that the disappearance of this "missing stone" has become the norm in today's society?

I believe the role of the construction of the rock garden and production of artworks is to create an empty space of " ", where the awareness of









ปกติแล้วพระหรือนักบวชจะอยากชักชวนให้ผู้คนเปลี่ยนศาสนา สำหรับงานของคุณ คุณมี ความหวังใดสำหรับผู้มาเยี่ยมชมหรือคนที่มาดูหรือไม่ คุณอยากจะเพยแพร่ก้อยความ หรือ โน้มน้าวผู้ชมให้เชื่อในบางอย่างหรือไม่

สมัยที่ผมยังอายุน้อย ผมเคยคิดเช่นนั้น แต่ขณะนี้ไม่อีกต่อไปแล้ว คุณเป็นระบบของ ธรรมชาติ คุณอาจทำอย่างสุดความสามารถของคุณ แต่คุณไม่อาจคาดหวังให้คนอื่นทำใน สิ่งเดียวกับคุณได้ เมื่อคุณเริ่มมีความคาดหวัง คุณสร้างความแตกแยกและความย้อนแย้ง คุณอาจทุกข์ถ้าหากผวกเขาไม่กลายเป็นสิ่งที่คุณต้องการ

พมไม่มีความคาดหวังสำหรับอะไรเลย แม้กระทั่งกับตัวเอง พมไม่คาดหวังว่าจะ บรรลุกึงนิพพาน พมเป็นส่วนหนึ่งของทุกสิ่ง พมไม่ได้แตกต่างจากคุณ ทุกคนต่าง มีคุณค่าของตัวเอง คุณค่าในแบบของตัวเอง คุณไม่สามารถเปรียบเทียบได้ว่าใครดี กว่าใคร หรือร้ายกว่าใคร พวกเราทุกคนล้วนมีลักษณะเฉพาะตน เมื่อคุณเข้าใจความ พิเศษของตัวเอง คุณจะเข้าใจคนอื่น ความพิเศษคือความเป็นหนึ่งเดียว ถ้าหากคุณ ต้องการให้คนอื่นเคารพคุณ คุณต้องเคารพพวกเขาด้วยเช่นกัน นี่ไม่ใช่วัฒนธรรม นี่ คือธรรมชาติ พมเพียงแค่แบ่งปันความคิด ศิลปะ และวิถีปฏิบัติของพม ถ้าหากคุณ มีความคาดหวังน้อยลง จิตของคุณจะเป็นอิสระ คุณจะเห็นถึงความงามของทุกห้วง เวลา

ในฐานะผู้ชม ฉันสามารถจินตนาการได้ว่าพวกเขาคงอยากนำบางสิ่งติดตัวกลับไปด้วย ฉัน จะเปลี่ยนอะไรได้บ้างคะ ฉันจะไปถึงจุดที่คุณอยู่ได้อย่างไร การนั่งสมาธิเป็นจุดเริ่มต้นใช่หรือไม่

แค่เป็นตัวเองและมีความเคารพในตัวเองและต้องมีความเคารพในคุณค่าของมนุษย์พู้อื่นด้วย การทำสมาธิช่วยให้คุณมองเห็นทุกอย่างตามแบบที่มันเป็น ไม่ใช่ในแบบที่คุณอยากให้มันเป็น

การทำสมาธิไม่ใช่แค่การนั่งและการอยู่เงียบ ๆ นั่นเป็นการทำสมาธิตามแบบแพน การ ทำสมาธิเป็นสิ่งที่คุณพบเจอในจิตของคุณ เหตุและพลของจิตคุณ มันสามารถกระทำ ได้ไม่ว่าจะอยู่ในอิริยาบถใด คุณอาจกำลังเคลื่อนไหวอยู่ก็ได้ คุณต้องเฟ้ามองจิตของ คุณ เมื่อคุณแพ่งจุดสนใจไปที่การทำงานของจิต คุณจะได้พลลัพธ์ที่ช่วยให้คุณเข้าใจ ความเป็นจริง ทำให้คุณเข้าใจคนอื่น และบรรยากาศของช่วงเวลานั้น ๆ ทุกสิ่งทุกอย่าง ล้วนเริ่มจากจิต การทำสมาธิคือการเฟ้ามองจิตอยู่ตลอดเวลา สภาวะที่แท้จริงของ จิตคืออะไร ฉันจะตอบโต้อย่างไร นั่นไม่ใช่แค่การนั่ง มันคือการมองทุกอย่างตามที่มัน เป็น

อย่างไรก็ตาม การนั่งสมาธิตามแบบแพนพื้นฐานช่วยให้คุณสงบ นี้ไม่ใช่สิ่งที่ทำหรือเข้าใจ ได้ง่าย แต่ขณะเดียวกันก็ไม่ได้ยากจนเกินไป เนื่องจากมันล้วนมีอยู่ในตัวเราอยู่แล้ว the missing stone is revived in every one of us. It is the space where, in order to understand nature's oneness, one is not separated or free from knowledge and experience of the self-centered consciousness.

Usually monks or priests want to proselytize. With your work, - do you have any wishes for the visitor or the viewer? Do you want to spread a message or convince the audience of something?

When I was young, I thought that way, but not anymore. You are the system of nature. You can do the best you can, but you cannot expect others to do what you do. When you start to have expectations, you create conflict and paradox. You may suffer if they don't become what you want.

I don't have expectations towards anything. Even with myself, I don't expect to attain enlightenment. I am part of everything, I am not different from you, everyone has their own value - their own unique value. You cannot compare who is better, or more evil. We are all unique. The moment you understand your uniqueness, you respect others. Uniqueness is oneness. If you want people to respect you, you have to respect them as well. This is not culture, this is nature. I only share my ideas, my art, and my practice. If you have fewer expectations, your mind is free. You can see the true beauty of each moment.

As a viewer, I can imagine they would like to take something away with them. What can I change, how do I get to the point where you are? Is meditation a starting point?

Just be yourself and have self-respect, and also have respect in other human's value. Meditation can help you to see something the way it is, not the way you want it to be.

Meditation is not about sitting and being silent. That is academic meditation. Meditation is something that you find in your mind, the cause and effect of your mind. It can be carried out in any position, you can even be moving. You have to observe your mind; when you focus how your mind is functioning, you gain the effect that makes you understand reality, and makes you understand other people and the atmosphere of the moment. Everything comes from your mind. Meditation is to observe your mind all the time. What is the real state of my mind? How do I react? That is not just sitting, it is about seeing something as it is.

However, academic meditation helps you to be calm. This is not easy to practice or understand, and it is also not too difficult, because it is already in us.



คุณมีครอบครัวของตัวเองและลูกที่กำลังจะโตเป็นผู้ใหญ่ 2 คน คุณรู้สึกอย่างไรกับเด็ก รุ่นใหม่ในด้านของเทคโนโลยีและการใช้สื่อสังคมต่าง ๆ คะ

พมว่ามันโอเค มันเป็นแค่สื่อกลาง การมีคอมพิวเตอร์หรือเงินทองไม่ใช่ปัญหา ปัญหาคือ มนุษย์ใช้มันอย่างไร มันเป็นเหมือนมีดนั่นแหละ คุณสามารถใช้มันทำอาหารหรือฆ่าคนก็ได้ มีดไม่ใช่ปัญหา ทัศนคติของมนุษย์ต่างหากคือปัญหา

### คุณคิดจะออกคำแถลงการณ์ของตัวเองไหมคะ

ทั้งหมดนี้ไม่ใช่ความคิดของพม มันเป็นความคิดจากธรรมชาติ พวกเราเติบโตอยู่ตลอดเวลา วันนี้พมคิดเช่นนี้ แล้วพอพมคิดว่า "อ้าว พมคิดพิด" พมก็จะเปลี่ยนความคิด คำแกลงการณ์ เป็นเหมือนเป้าหมาย ซึ่งความรู้กลายเป็นจิตสำนึก แต่ความคิดของพมคือการไม่มีความ รู้ มันคือการค้นหา นั่นเป็นเหตุว่าทำไมพมจึงพยายามว่างเปล่าอยู่ตลอดเวลา คุณอาจ เทียบมันได้กับหลอดไฟ มันไม่เสถียร มันวูบไหวตลอดเวลา เช่นเดียวกับความเป็นจริง ความจริงนั้นไม่เสถียร มันเปลี่ยนแปลงทุกช่วงขณะ เมื่อคุณมีคำแกลงการณ์ เมื่อนั้น คุณตายแล้ว พมเปิดกว้างและเรียนรู้อยู่ตลอดเวลา

เมื่อคุณมีความคิดที่ตายตัว ความคิดที่สมบูรณ์แบบ เมื่อนั้นคุณจะมีโลกในอุดมคติ และคุณจะ ทุกข์จากความคาดหวังของคุณเอง

นี่ทำให้ฉันคิดถึงสิ่งที่นักข่าว เอริกา แวกแอร์ เขียนถึงฟิลิป รอธ นักเขียนที่เพิ่งเสียชีวิต ไปเมื่อไม่นานมานี้ ใจความว่า "นี่เป็นลักษณะเฉพาะของศิลปินพู้ยิ่งใหญ่ กล่าวคือ พู้ที่ไม่เคย รู้สึกพอใจกับสิ่งที่ตนได้ทำลงไป พู้ที่ระลึกเสมอว่ายังมีงานต้องทำอีกมาก ไม่ว่าจะได้รับคำ ชมหรือรางวัลมากมายเพียงใดชั่วชีวิตอันยิ่งใหญ่ ยาวนาน และเบี่ยมพลิตภาพของพวก เขา"

ขอบคุณสำหรับการสัมภาษณ์ที่ยอดเยี่ยมนี้นะคะ และขอกามคำกามสุดท้ายสักนิดค่ะ คุณคิด ว่าตนเองมีคำตอบสำหรับทุกคำถามหรือไม่คะ

พมอาจมีความเข้าใจอยู่บ้างสำหรับคำตอบ แต่นั่นไม่ได้แปลว่าพมต้องถูกเสมอในความ คิดเห็นของทุกคน แต่สำหรับตัวพมเอง พมไร้ซึ่งความขัดแย้ง เมื่อพมเข้าใจเรื่องนี้ พม สามารถหยุดความขัดแย้งในตนเองและความทุกข์ลงได้ พมจดจ่อและคิดอย่างลึกซึ้ง มันไม่เกี่ยวกับการตามหาคำตอบ แต่คือการเข้าใจประสบการณ์ของตัวพมเองมากกว่า

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> 'Allow for the chaos...let it in', Erica Wagner, Financial Times Weekend, 26/27. May 2018

You have your own family with two almost grown-up children. How do you feel about the younger generation in terms of technology, the use of social media, etc.?

For me, it is okay; it is just a medium. Having a computer or money is not a problem, the problem is how humans use it. It's like a knife: you can use it to cook or to kill people; the knife is not the problem, human attitude is.

#### Would you consider your own manifesto?

These are not my ideas, these are ideas from nature. We grow all the time. Today I think this, then I think, "Oh, I was wrong," then I change the idea. A manifesto is a goal, where knowledge becomes conscious. But my idea is to have no knowledge - it is about searching, which is why I try to be empty all the time. You can compare it to a light bulb: it is not stable but flickering all the time, it is like reality. Reality is not stable, it operates moment by moment. When you have a manifesto, then you are dead. I am open and learning all the time.

When you have a fixed idea, a perfect idea, then you achieve utopia, but then you suffer from your expectations.

This reminds me of a description the journalist Erica Wagner wrote about the recently departed writer Philip Roth: "This is the mark of the great artist: someone who is never satisfied with what he has done, who always knows there is more work to do, no matter how much praise or how many prizes have been garnered in a long, extraordinarily productive life."

Thank you for this wonderful interview, allow me one last question: Would you say you have an answer to every question?

I have some understanding of an answer, but it doesn't mean I am correct in everyone's opinion. But, for myself, I am conflict-free. When I understand this, I can end personal conflict and suffering. I focus and think deeply: it is not about finding the answer, but about understanding my own experience.



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> 'Allow for the chaos...let it in', Erica Wagner, Financial Times Weekend, 26/27. May 2018





# ในบทสนทนายังคงความว่างเปล่า

โดย กิตติภูมิ อักษรเสือ



อาจารย์และพมตั้งใจไปดูพระอาทิตย์ตกดินที่สวนซึ่งไม่ไกลจากพิพิธภัณฑ์ ศตวรรษที่ 31 พอถึงเวลา ท้องฟ้ากลับปกคลุมไปด้วยเมฆหนา เรายังคงนั่ง รอครับ ยังหวังที่จะเห็นพระอาทิตย์ตกดินแม้สักนิดก็คงดี ระหว่างที่รอพมได้ ฟ้งเรื่องเล่าจากอาจารย์ "ผมกับแฝนผมไปดูกูเขาฟูจิที่ญี่ปุ่น แต่เผอิญ วัน นั้นมีเมฆมาบัง เลยมองไม่เห็นภูเขาทั้งลูก หลายคน ๆ ที่ตั้งใจมาดูก็เสียใจ พมก็พยายามเดินทางไปทั่วเกาะเพื่อหามุมที่ไม่มีเมฆบัง ในระหว่างทางพมเห็น เด็กพู้ชายคนหนึ่ง นั่งถ่ายภาพในมุมที่เหมาะสำหรับถ่ายรูปภูเขานี้มาก" แฟน ้พมจึงลงไปบอกกับเด็กชายคนนั้นว่า "น่าเสียดายเนอะ ที่วันนี้มีเมฆมาบัง ภูเขาเลยไม่ได้เห็นความงามของภูเขา" แต่ชายหนุ่มคนนั้นกลับตอบมาว่า "ไม่ เลยครับ วันนี้กือว่าโชคดีมากที่มีเมฆมาบัง ทำให้เห็นความสวยงามอีกแบบ หนึ่ง เหตุการณ์แบบนี้มันไม่ได้เกิดขึ้นบ่อย ๆ นะ" พอพมฟังกลับรู้สึกทึ่งกับ มุมมองของเด็กชายคนนี้มาก ทำให้พมได้ค้นพบความจริงและความงามของ ธรรมชาติในแบบที่มันมีอยู่ จริง ๆ แล้วความงามมันไม่ได้ขึ้นกับว่า ความ คาดหวังของเราและความจริงมันจะต้องเหมือนกัน เพียงแค่ ณ ช่วงเวลานั้น เราว่างจากความคิดเรา เราก็จะพบความจริงของธรรมชาติที่อยู่ต่อหน้า และความจริงข้างหน้านั้น ไม่สามารถจะปฏิเสธได้เลยว่า มันสวยงามและมอบ ความสุข มอบคุณค่าให้กับเรามากเพียงใด เราจึงให้ความว่างเล่าเรื่องราว ต่อไปอีกสักพักก่อนที่จะพูดคุยต่อ

## There is still emptiness in conversations.

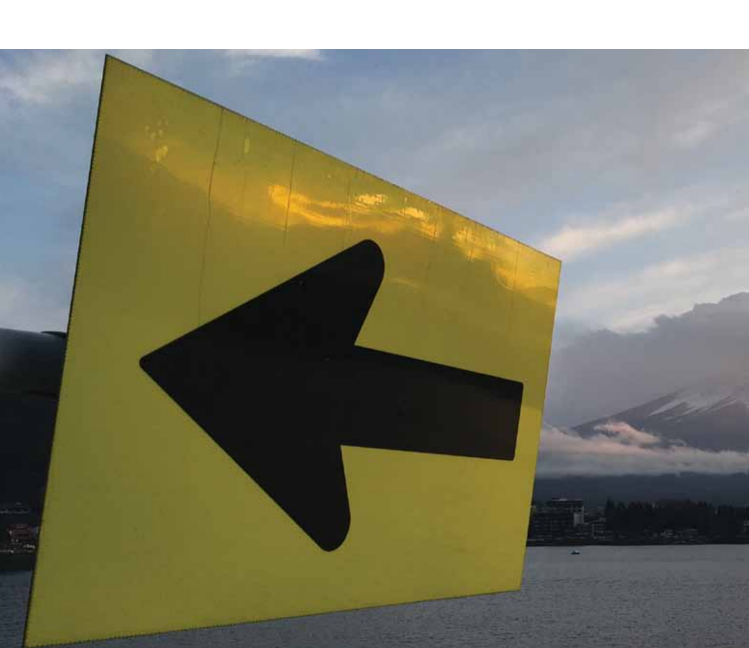
by Kittipoom Aksornsua

Ajarn Kamin and I wanted to watch the sunset at the garden not far from the 31st Century Museum. However, the sky was covered with thick clouds at the hour of sunset. Yet, we decided to keep on waiting, hoping to catch at least a glimpse of it. While waiting, Ajarn Kamin told me one personal anecdote. "When my wife and I visited Mount Fuji, the clouds happened to cover the whole mountain, hiding it completely from us." he said. "Visitors who came with the hope of seeing the famous peak were all disappointed. I then began to walk around the island, trying to find the best viewing spot where the mountain might be seen through a veil of clouds. As I was roaming, I saw a boy sitting down at a very good location to photograph Mount Fuji. My wife ventured to talk to him. 'What a shame that the mountain wasn't visible today because of those clouds, and we aren't able to appreciate its beauty.' To which he replied, 'I don't think so. I think it is very fortunate that the clouds are covering the whole mountain, enabling us to see another form of beauty. Such a scene is very rare.' I was really fascinated by the boy's way of looking at the matter. His answer made me realise the truth and beauty of nature just as it is. In fact, beauty does not necessarily mean that our expectations have to align with reality. What matters is, at that very moment, we empty the mind of all thoughts so as to find the truth of nature right before our eyes. It cannot be argued how much beauty, happiness, and value such truth has to offer us. That's precisely why we let emptiness carry on telling us a story for some time before we resumed our conversation.



ในวันนั้น พวกเราไม่ได้เห็นพระอาทิตย์ตกดินในแบบที่พวกเราตั้งใจไว้ครับ แต่สิ่ง ที่เราได้เห็นคือความงามอีกแบบ เห็นว่าทั้งพระอาทิตย์และเมฆ มันก็อยู่ของมัน อย่างนั้น แต่เรากลับไปสร้างกฎเกณฑ์ สร้างข้อจำกัดว่ามันต้องเป็นดังที่เรา ต้องการ มันก็ไม่แปลกที่เราจะไม่พอใจกับมัน แต่หากใจเราว่าง เราจะเข้าใจว่า พระอาทิตย์ก็คือ ความจริง ความงาม โดยที่ความจริงมันก็คงมีอยู่แล้ว ซึ่ง ตัวเราก็เป็นความจริง ใจของเราก็เป็นความจริง และจริง ๆ แล้ว ใจของเรา นั้นแหละที่สวยงาม

04.05.2018



On that day, although we did not see the sunset the way we had intended, what we beheld was another form of beauty, in which the sun and the clouds were appreciated just as they were. As a matter of fact, we are the ones who impose upon them our own rules and conditions, forcing them to meet our expectations. It is, therefore, not surprising that we end up feeling unsatisfied whenever things do not go our way. But if our minds are empty, we will understand that the sun is the truth and beauty - a quality that must have been there all along. We are the truth. Our minds are the truth. And, in all actuality, it is indeed our minds that are beautiful.

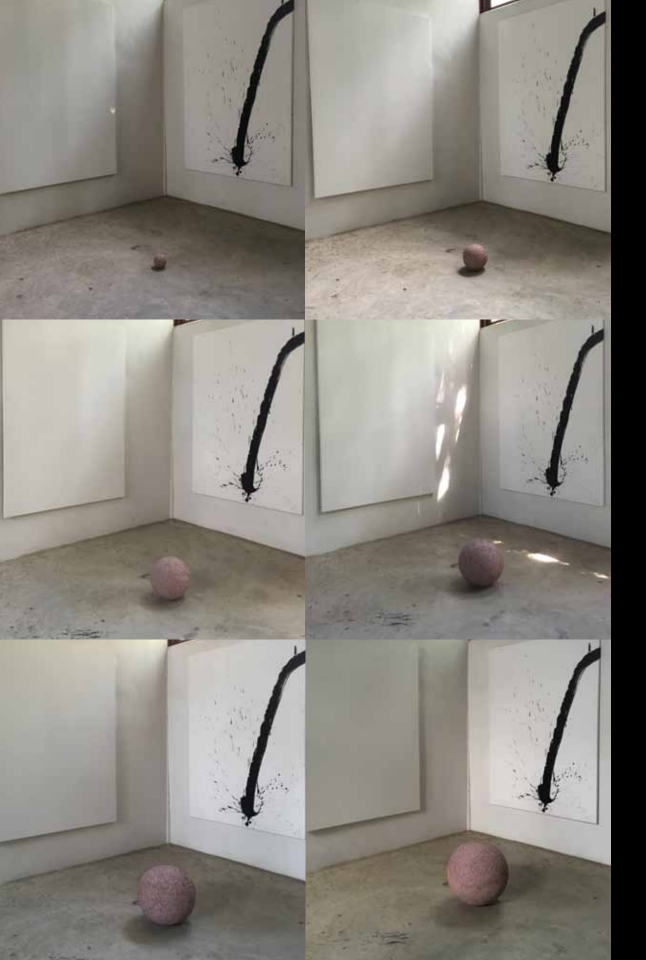
04.05.2018







เราอยู่กับความสมบูรณ์ในความคิด จนมองไม่เห็น ความงามในปัจจุบันขณะ We are living in the perfect ideas therefore we cannot see the beauty in the present moment





ดำเนินโครงการอยู่ / Ongoing project, 2017 -

2507 : เกิดที่จังหวัด ลเมบุรี ประเทศไทย

2511 – 2514 : เข้าศึกษาโรงเรียน จารึกล้อมวิทยา จังหวัดลพบุรี

2515 – 2517 : เข้าศึกษาโรงเรียนประจำ สามมุก คริสเตียนวิทยา จังหวัดชลบุรี

: สนใจในพระเจ้า

2518 : ย้ายที่อยู่อาศัยมากรุงเทพฯ

: ถึง พ.ศ. 2520 เข้าศึกษา โรงเรียนสีตบุตรบำรุงวิทยา กรุงเทพฯ

2520 : สนใจใน "ศิลปะ"

2523 – 2524 : เข้าศึกษาวิทยาลัยช่างศิลป์ กรุงเทพฯ

2524 : เปลี่ยนชื่อจากม่วงงิ้ง แซ่เล้า มาเป็น คามิน เลิศชัยประเสริฐ

2525-2530 : เข้าศึกษามหาวิทยาลัยศิลปากร คณะจิตรกรรมฯ สาขาภาพพิมพ์ กรุงเทพฯ

2525 : สนใจในการก่ายภาพ

: สูญเสียแม่ในอุบัติเทตุ : ท่องเที่ยวยุโรป

2530 : แสดงภาพถ่ายและภาพพิมพ์ ณ.ทอศิลป์ มหาวิทยาลัยศิลปากร ได้รับเลือกในฐานะศิลปินดีเด่นรุ่นเยาว์

: ย้ายที่อยู่ไปนิวยอร์ก ประเทศสหรัฐอเมริกา

: ทำงานร้านถ่ายรูป

2531 - 2533 : ทำงานหน้าที่เด็กเสริฟอาหาร

2532 - 2535 : เข้าศึกษา "The Art Student League of New York"

: ทำงานในหน้าที่ช่างพิมพ์โลหะให้กับศิลปินอื่นๆ

: อกทัก

2533 : สนใจปรัชญาตะวันออก

: ตัดสินใจที่จะเลิกเป็นศิลปิน: เดินทางกลับประเทศไทยครั้งแรก

: UOK

2534 : เดินทางกลับประเทศไทยครั้งที่ สอง

: แสคงพลงานเคี่ยวชุด "ก เอ๋ย ก ไก่" Visual Dhamma Gallery, Dialogue Gallery

: สนใจฟิสิกส์

2535 : เดินทางกลับประเทศไทยครั้งที่ 3

: สนใจในงาน ศิลปะเด็ก

: ตัดสินใจย้ายกลับมาอยู่ประเทศไทย เป็นการถาวร

: แสดงเดี่ยวพลงานชุด "นิราศไทยแลนด์" CON-Tempus Dialogue Gallery

หอศิลปคณะจิตรกรรมฯ ม.ศิลปากร สีลมศิลปาวกาศ

2536 : แสดงเดี่ยวเมลงานชด "ม่วงงั้ง แซ่เล้า" Dialogue Gallery ทอศิลปแท่งชาติ ทอศิลปคณะวิจิตรศิลป์ ม.เชียงใหม่

: ทัดขับรถ

: มีความรักอีกครั้ง

2537 : แต่งงานกับ "ภาวนา เลิศคัมภีร์ศีล"

: แสดงเคี่ยวพลงานชุด "อะไรในใจฉัน"

: CON-Tempus ณ ศูนย์การประชุมแท่งชาติสิริกิตติ์

2538 : ประทับใจในการอ่านหนังสือ "อุปลมณี" ของหลวงพ่อชา สุภัทโท

: สนใจในการนั่งสมาธิ

: แสดงเดี่ยวพลงานชุด "ABC" ที่ บริติช เคาท์นซิล กรุงเทพฯ

: สนใจโยคะ

: ได้บุตรสาวชื่อ คาริน เลิศชัยประเสริฐ

: แสดงเดี่ยวพลงานชุด "ปัญหา ปัญญา" Visual Dhamma Gallery

2539 : ย้ายที่อยู่มาที่เชียงใหม่

: สนใจต้นไม้ : เป็นครูสอนศิลปะ

: ได้มีโอกาสไป Queensland ประเทศออสเตรเลีย

2540 : แสดงเดี๋ยวพลงานชด "ธรรมดา – ธรรมชาติ" ทอศิลป์ คณะวิจิตรศิลป์ ม.เชียงใหม่ ทอศิลป์ ตาดุ กรงเทพฯ

: แสดงเดี่ยวพลงานภาพก่ายย้อนหลัง About Photo Gallery

2541 : ก่อตั้ง "โครงการที่นา" ร่วมกับฤกษ์ฤทธิ์ ตีระวนิช

1964 : Born in Lopburi, Thailand. 1968 - 1971 : Attended school at Jareuk-lom Witthaya, Koksamrong, Lopburi. 1972 - 1974 : Attended boarding school at Samook Christian Withaya, Chonburi. : Interested in God. 1975 - 1977 : Moved to Bangkok. : Attended school at Sritabhut Bumroong, Bangkok. 1977 : Interested in Art. 1980 - 1981 : Attended College of Fine Arts, Bangkok, Thailand. 1981 : Changed name from "Muangnging Sae Lao" to "Kamin Lertchaiprasert" 1982 - 1987 : Attended Silpakorn University, B.F.A. in Print making. 1982 : Interested in photography. 1983 : Lost mother from an accident. 1984 : Traveled in Europe. 1987 : Interested in Photographs and Prints. Selected "Outstanding Young Artist of the Year" by the Silpakorn University Art Gallery. : Moved to New York City, U.S.A. : Worked at photo shop. 1988 - 1990: Worked as a busboy. 1989 - 1992: Attended "The Art Student League of New York". : Worked as a printer for other artists. : Broken heart. 1990 : Interested in Eastern philosophy. : Desired to give up being an artist. : First time to came back to Thailand. : Became a monk. 1991 : Second time to came back to Thailand. : Solo Exhibition GAW ERY GAW GAI at Bisual Dhamma Gallery, Bangkok and Dialogue Gallery, Bangkok. : Interested in physics. 1992 : Third Time to came back to Thailand. : Solo Exhibition "Niras Thailand" at Dialogue Gallery, Bangkok and Silom Art Space, Bangkok and The Art Gallery of Faculty of Painting and Graphic Art, Silpakorn University, Bangkok and CON-tempus, The Bangkok Fine Arts Center, Queen Sirikit National Convention Center, Bangkok : Interested in Children's Art. : Desired to move back from New York to Bangkok, Thailand for good. 1993 : Solo Exhibition "Muangnging Saelao" at Dialogue Gallery, Bangkok, The National Gallery, Bangkok, and Faculty of Fine Arts, Chiang Mai University, Chiang Mai. : Learned how to drive. : Learned how to love again. 1994 : Solo Exhibition "What's in My Mind" at CON-tempus, The Bangkok Fine Arts Center, Queen Sirikit National Convention Center, Bangkok. : Married Pawana Lertkhampeesin. : Impressed by "U-Palamanee", the Bioghaphical Book about Luang Poh Cha Supattho. 1995 : Interested in meditation. : Interested in yoga. : Solo Exhibition "ABC" at British Council, Bangkok. : Had first daughter named Karin Lertchaiprasert. : Solo Exhibition "Problem-Wisdom" at Visual Dhamma Gallery, Bangkok. 1996 : Moved to Chiang Mai. : Interested in trees. : Became an art teacher. : Visited Queensland, Australia. 1997 : Solo Exhibition "Normal & Nature" at Faculty of Fine Arts, Chiang Mai University, Chiang Mai, Thailand, and Tadu Contemporary Art, Bangkok. : Retrospective Photo/Photo Etching Exhibition, About Photo Gallery, Bangkok.

: "the land project", a project of an artist commune initiated with Rirkrit Tiravanija, Chiang Mai, Thailand.

1998

| 0540        | . แสดงเดียดแดงดูแหล "อมือดัง คอมัง อมัตรเล ใดคองแดงดูออดี . อองมแ                                                   |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2542        | : แสดงเคี่ยวพลงานชุด "อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา" นำทองแกลเลอรี่, กรุงเทพ                                                |
| 05.40       | : ภัณฑารักษ์ ครั้งแรก "ความจริงชั่วขณะ", ณ ร้านหนังสือเล็กๆ, กรุงเทพ                                                |
| 2543        | : แสดงเดียวชุด "เวลา และประสบการณ์ชุด 2533" นำทองแกลเลอรี่, กรุงเทพ                                                 |
| 2544        | : ได้บุตรชายชื่อ "ทิว เลิศชัยประเสริฐ"                                                                              |
|             | : แสดงเคี่ยวพลงานชุด "คนสามัญธรรมดานี่เองคือพระพุทธเจ้า กิเลสก็คือโพธิ (ปัญญาในการตรัสรู้)" นำทองแกลเลอรี่, กรุงเทพ |
| 2545        | : ก่อตั้งอุโมงค์ศิลปธรรม                                                                                            |
|             | : แสดงเดียว "Inner/Outer Gaze" ที่แกลเลอรี่อาร์ท ยู. โอซากา, ประเทศญี่ปุ่น                                          |
| 2546        | : ได้มีโอกาสไปเมืองเวนิส, ประเทศอิตาลี                                                                              |
|             | : ได้มีโอกาสไปเมืองลีลาแฮมเมอร์, ประเทศนอร์เวย์                                                                     |
|             | : แสดงเดี่ยวพลงานชุด "คามิน วาทะ อัตตา อุปทาน" นำทองแกลเลอรี่, กรุงเทพ                                              |
| 2547        | : อุโมงค์ศิลปธรรม และโครงการที่นา ได้รวมเป็นมูลนิธิที่นา โดยมีผู้ร่วมก่อตั้ง                                        |
|             | ้<br>คือ คุณฤกษ์ฤทธิ์ ตีระวนิช และอาจารย์อุทิศ อติมานะ                                                              |
|             | : "โร้แก่นสาร" นิทรรศการย้อนทลัง ฤกษ์ฤทธิ์ ตีระวนิช และคามิน เลิศชัยประเสริฐ ณ ทอนิทรรศการมหาวิทยาลัยเชียงใหม่      |
| 2547 - 2548 | : แสดงพลงานเดี่ยวนิทรรศการ "นั่ง" ณ หอศิลป์มหาวิทยาลัยกรุงเทพ, Valentine Willie Fine Art Gallery, กัวลาลัมเปอร์     |
| 2547 - 2540 | มาเลเซีย, Art U-Room, โตเกียว, ญี่ปุ่น                                                                              |
| 0540        | - 1                                                                                                                 |
| 2548        | : โครงการความร่วมมือ Srnnset/ the nord land project ร่วมกับ Sssa Jrgensen, Geir Tore Holm และคุณฤกษ์ฤทธิ์           |
| 05.40       | ตีระวนิช ภายใต้โครงการ Artistic Interruptions- Art in Nordland, เมืองกิลเดสกอล, นอร์เวย์                            |
| 2549        | : พระศุกร์เข้าพระเสาร์แทรก                                                                                          |
|             | : หลงรักการขี่จักรยาน                                                                                               |
| 2549 - 2550 | : แสดงพลงานเดี๋ยวนิทรรศการ "นั่ง (เงิน)" ณ ทอศิลป์ ตาดู, กรุงเทพฯ                                                   |
| 2550        | : ได้มิโอกาสไปเมืองปักกิ่ง, ประเทศจีน                                                                               |
|             | : แสดงพลงานเดี๋ยวนิทธรศการ "Lifeveryday" ณ กัง แกลเลอรี, กรุงเทพฯ                                                   |
| 2551        | : ได้มีโอกาสไป เมือง ปูซาน ประเทศเกาหลี                                                                             |
|             | : ได้มีโอกาสไป เมืองเมลเบิร์น ประเทศ ออสเตรเลีย                                                                     |
|             | : แสดงพลงานเดี่ยวนิทรรศการ "Beyond" ณ 100   ตันสน แกลเลอรี่, กรุงเทพ                                                |
|             | : ก่อตั้ง พิพิธกัณฑ์ จิตวิญญาณร่วมสมัย ของทศวรรษ ที่ 31 เมืองคานาชาว่า ประเทศญี่ปุ่น                                |
| 2552        | : แสดงพลงานเดี่ยวนิทรรศการ เหนือพัน (ประติมากรรม), ณ Art-U Room ประเทศญี่ปุ่น และนำทองแกลเลอรี่ ประเทศไทย           |
|             | : ได้มิโอกาสไป Smnset/ the nord land project อีกครั้ง เพื่อร่วมเปิดงานขึ้นบ้านใหม่ บ้านไทย, ประเทศนอร์เวย์          |
| 2553        | : แสดงพลงานเดี๋ยวนิทรรศการ "พิดที่", ณ กั๋ง แกลเลอรี, กรุงเทพฯ                                                      |
| 2554        | : ก่อตั้งสถานี พิพิธภัณฑ์ จิตวิญญาณร่วมสมัยของทศวรรษที่ 31 เมืองเชียงใหม่                                           |
| 2001        | : ห้องปฏิบัติการทดลองของพิพิธภัณฑ์ จิตวิญญาณร่วมสมัยของทศวรรษที่ 31 เมือง ซิคาโก้ เป็นศิลปินในพำนักที่ School       |
|             | of the Art Institution of Chicago ทำการสอน ทำกิจกรรมและจัดแสดงพลงานร่วมกับนักศึกษาทุกท่าน ณ Sullivan                |
|             | Gallery, เมืองชิคาโก้ ประเทศอเมริกา                                                                                 |
|             | : ได้มีโอกาสไปเมือง โบคุ่ม ประเทศเยอรมันนี                                                                          |
|             |                                                                                                                     |
|             | : ได้มิโอกาสไปเมือง Guangzhou, ประเทศจีน                                                                            |
|             | : หลงรักใน facebook                                                                                                 |
| 2555        | : แสดงเดี่ยวพลงานชุด "ก่อนเกิด-หลังตาย" (จิตรกรรม) นำทองแกลเลอรี่, กรุงเทพฯ ประเทศไทย                               |
| 2556        | : "สกาวะที่ไร้ซึ่งการดำรงอยู่ได้ด้วยตัวมันเอง" พิพิธภัณฑ์ จิตวิญญาณร่วมสมัยของทศวรรษที่ 31, ทอศิลปวิทยนิทรรศน์      |
|             | จุฟาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, กรุงเทพ                                                                                      |
| 2557        | : แสดงเดี่ยวพลงานชุด "ก่อนเกิด-หลังตาย" (ประติมากรรม) นำทองแกลเลอรี่, กรุงเทพฯ และ Art U-Room ประเทศญี่ปุ่น         |
| 2558        | : ไม่มีอดีต ไม่มีปัจจุบัน ไม่มีอนาคต (การแสดงที่ปราศจากการแสดง) นั่งสมาธิ ณ Palais de Tokyo ประเทศฟรั่งเศส          |
| 2559        | : แสดงเดี่ยวพลงานชุด "ปัจจุบันขณะ ที่ไร้กาลเวลา" ใหม่เอี่ยม พิพิทภัณฑ์ศิลปะร่วมสมัย, เชียงใหม่                      |
| 2560        | : "การเชื่อมต่อของจักรวาลโดยจิตวิญญาณ fractal" โดยการ รถไฟฟ้า BTS, กรุงเทพฯ                                         |
| 2561        | : แสดงเคี่ยวพลงานชุด : " " ที่ Chan+Hori Contemporary, สิงคโปร์                                                     |
|             | : "พิพิธภัณฑ์ จิตวิญญาณร่วมสมัยของทศวรรษที่ 31 (สยามเมืองยิ้ม)" วิทยาลัยเพาะช่าง กรุงเทพฯ ประเทศไทย                 |
|             | : "ไม่มีพระอาทิตย์ขึ้น - ไม่มีพระอาทิตย์ตก" ไทยแลนด์ เบียนนาเล กระบี่ 2561 ประเทศไทย                                |
| 2019        | : "พิพิธภัณฑ์ จิตวิญญาณร่วมสมัยของทศวรรษที่ 31 (การตระหนักรู้ตัวมันเอง คือการกระทำ), Sharjah เบียนนาเล 14 :         |
|             | Leaving the Echo Chamber, Sharjah, UAE.                                                                             |
|             | Lossing the Lone of artison, origin, or the                                                                         |

1999 : Solo Exhibition "Anijang Thukkhang Anata" at Numthong Gallery, Bangkok. : First-time curator for "Moment of Reallity", at Little Bookstore, Bangkok. 2000 : Solo Exhibition "Time & Experience 1990" at Numthong Gallery, Bangkok. 2001 : Solo Exhibition "The Ordinary man is a Buddha, Passion is bodhi, the wisdom of enlightenment" at Numthong Gallery, Bangkok. : Had a son, named Thiew Lertchaiprasert 2002 : Found Umong Sippadhamma, Chiang Mai, Thailand. : Solo Exhibition "Inner/Outer Gaze" at Gallery ART U. Osaka, Japan. : Visited Venice, Italy. 2003 : Visited Lillehammer, Norway. : Solo Exhibition "Kamin Vata Atta Upatan" at Numthong Gallery Bangkok. 2004 : Umong Sippadhamma and "The Land Project" became "the land foundation", with co-founders Rirkrit Tiravanija and Uthit Atimana. : "Nothing" A Retrospective by Rirkrit Tiravanija and Kamin Lertchaiprasert at Chiang Mai University Art Museum, Chiang Mai, Thailand. 2004 - 2005 : Solo Exhibition "Sitting" at Bangkok Art Gallery, Bangkok, Thailand, Valentine Willie Fine Art Gallery, Kuala Lumpur, Malaysia, and Art U-Room, Tokyo, Japan. : Collaboration with Sorfinnset/ the nord land project with Sssa Jrgensen, Geir Tore Holm and Rirkrit Tiravanija, 2005 under the Artistic Interruptions- Art in Nordland project, Gildeskl, Norway. 2006 : Totally lost. : Fell in love with riding a bicycle. 2006 - 2007 : Solo Exhibition "Sitting (Money) 2004-2006" at Tadu Contemporary Art Bangkok, Thailand 2007 : Visited Beijing, China. : Solo Exhibition "Lifeveryday" at Tang Gallery, Bangkok, Thailand. 2008 : Visited Pusan, Korea. : Visited Melbourne, Australia. : Solo Exhibition "Beyond" at 100 Tonson Gallery, Bangkok, Thailand. : "31st Century Museum of Contemporary Spirit", Kanazawa, Japan. 2009 - 2010 : Solo Exhibition "Beyond...(Sculpture), Art-U-Room, Tokyo, Japan and Numthong Gallery Bangkok, Thailand, Art Forum, Singapore. : Visited Srnnset/ the nord land project for the opening of The Thai House in Norway. 2010 : Solo Exhibition "Wrong Place", Tang Contemporary Art, Bangkok, Thailand. : Founded "31st Century Museum of Contemporary Spirit (station), Chaing Mai, Thailand (www.31century.org) 2011 : 31st Century Museum of Contemporary Spirit (Laboratory @ Chicago), Artist-in-Residency at School of the Art Institute of Chicago; lecturer, workshop, exhibition (in cooperation with six students), Sullivan Gallery, Chicago, USA. : Visited Bochum, Germany. : Visited Guangzhou, China. : Fell in love on Facebook. 2012 : Solo Exhibition "Before Birth After Death" (Painting), Numthong Gallery, Bangkok, Thailand. 2013 : "Non-Being by Itself", 31st Century Museum of Contemporary Spirit, The Art Center, Chulalongkorn University, Bangkok. 2014 : Solo Exhibition "Before Birth After Death" (Sculpture), Numthong Gallery, Bangkok, Thailand, and Art U-Room, Tokyo, Japan. 2015 : No past No present No future, (Perform without Perform), Meditating at Palais de Tokyo, Paris, France. 2016 : Solo Exhibition: The Timeless Present Moment, at Mai lam Contemporary Art Museum, Chiang Mai, Thailand. 2017 : "Universal Connection by Spiritual fractal" by wapping a BTS Skytrain, Bangkok, Thailand. : Solo Exhibition : " " at Chan+Hori Contemporary, Singapore. 2018 : "31st Century Museum in Bangkok (Land of Smile)", at Poh-Chang Academy of Arts, Bangkok, Thailand. : "No Sunrise - No Sunset", Thailand Biennale Krabi 2018, Krabi, Thailand. 2019 : "31st Century Museum of Contemporary Spirit" in Sharjah (Perception Itself is Action), Sharjah Biennial 14 Leaving the Echo Chamber, Sharjah, UAE.

"

ผู้ช่วย ประติมากรรม

นเรศ บุญชู สถาพร วงค์มา สิปปภาส ปิ่นทอง

66

ผู้ช่วย จิตรกรรม

สหภัณฑ์ ประไมมานิชย์

พ้ช่วย วิดิโออาร์ต

อ้านนท์ นงค์เยาว์

ถ่ายภาพ

อานนท์ นงค์เยาว์ อรุณ เพิ่มพูนโสกณ กรวิชญ์ ศรีสุขสมวงศ์

Lee Dong Sheng

3D

วรรณชัย วงษ์ตะลา กีรติ กุสาวดี

ออกแบบสูจิบัตร

วันเอก จันทรทิพย์

"ไม่มีพระอาทิตย์ขึ้น ไม่มีพระอาทิตย์ตก" ขอขอบคุณ

ชวน ภูเก้าล้วน รอง ภูเก้าล้วน สุริยะ อัมพันศิริรัตน์ กฤษณ์ จิวะนันทประวัติ สุพรรษา เจริญสุข กรวิชญ์ ศรีสุขสมวงศ์ ไพโรจน์ สุคนธมัต ไพศาล สุคนธมัต บริษัท 3 ก อาร์คิเทค แอนด์ คอนสตรัคชั่น บริษัท หนึ่งการเทล็ก

กำกับภาพ

อานนท์ นงค์เยาว์

ควบคุมกล้อง / ตัดต่อ

ศิวัช เมฆสุวรรณ์

ผู้ช่วยกล้อง

ณัฐชนน โพธิจักร

ควบคมการสร้าง

ปฐมพงศ์ มานะกิจสมบูรณ์

โพสต์ โปรดักชั่น

บริษัท ไวท์ไลท์ สตูดิโอ จำกัด

คัลเลอริตส์

ชัยธวัช ไตรสารศรี

บทความ

Marjorie Chu Khai Hori Lisa Polten กิตติภูมิ อักษรสือ คามิน เลิศชัยประเสิรฐ

แปลบทความ

พิริยากา พุฒสงคราม

เรียบเรียง/แก้ไข บทความ

กฤชนันท์ ศรีระกิจ Daniel Mattes

ขอขอบคุณ

Angeline Chan - Director and Partner Khai Hori - Curatorial Director and Partner Lisa Polten - Director

Bradley Foisset - Business Development Manager Deborah Lim - Assistant Curator

Sera Law - Gallery Manager Master Wang Shi อาจารย์ชัชชล ไทยเขียว

อาจารย์บกุงคพ วรอุไร นำทอง แซ่ตั้ง

Jean Michel Beurdeley อังกฤษ อัจฉริยะโสกณ

Sawai Kiyo

Chen Jiazi กิตติมา จารีประสิทธิ์ ดร.ชิติพงศ์ นวเลิศพร

ศศวรรณ จิรายุส

สมชัย ส่งวัฒนา ภาวานาและลูก ๆ

นิทธรศการ

๒๘ กรกฎาคม ๒๕๖๑ - ๒๔ กันยายน ๒๕๖๑

พิธีเปิดนิทรรศการ

๒๘ กรกฎาคม ๒๕๖๑

Chan+Hori Contemporary

Exhibition Vanue : Block 9, 9 Lock Road, Gillman Barracks, Singapore 108937

คามิน เลิศชัยประเสริฐ

ดอด/๖ หมู่ ๑๐ ซ.วัศอุโมงค์ ๑๑ ก.สุเทพ ต.สุเทพ อ.เมือง เชียงใหม่ ๕๐๒๐๐

kamin@thelandfoundation.org www.31century.org www.thelandfoundation.org ข้อมูลเกี่ยวกับหนังสือ

" (ว่าง)
จัดทำโดย คามิน เลิศชัยประเสร็ฐ
พิมพ์เมื่อเดือน กุมภาพันธ์ ๒๕๖๒
พิมพ์ที่ บริษัท โรงพิมพ์ คลังวิชา จำกัด กรุงเทพฯ
ขนาด ๗.๘ x ๑๐ นิ้ว
พิมพ์ ๔ สี จำนวน ๒๔๔ หน้า
ลงบนกระดาษ Smooth Vanilla ๑๖๐ แกรม
จำนวนพิมพ์ ๔๐๐ เล่ม
ISBN 978-616-485-093-4

ไม่สงวนลิขสิทธิ์ ๒๕๖๒



#### หอจดหมายเหตุพทธทาส อินทปัญโญ

สวนวชิรเบญจทัศ (สวนรถไฟ) ถนนนิคมรถไฟ สาย ๒ แขวงจตุจักร เขตจตุจักร กรุงเทษฯ ๑๐๙๐๐

โทรศัพท์ o - ๒๙๓๖ - ๒๘๐๐ ต่อ ๗๑๑๒

โทรสาร o - ๒๙๓๖ - ๒๙๐๐

นิทธรศการ

๒๕ สิงหาคม ๒๕๖๑ - ๑๐ มกราคม ๒๕๖๒

หนังสือสนับสนุนโดย:

Rika Dila



CHAN + HORI CONTEMPORARY



NOVA | CONTEMPORARY



66 99

#### **Assistants Sculpture**

Narets Bunchoo Sathaporn Wongma Sippaphas Pinthong

#### **Assistant Painting**

Sahahpanh Prapaipanich

#### Assistant Video Art

Arnont Nongyao

#### **Photography**

Arnont Nongyao Aroon Peampoonsopon Korawit Srisuksomwong Lee Dong Sheng

#### 3D

Wanachai Wongtala Geerati Gusawadee

#### Catalogue Design

Wonaek Juntaratip

#### No sunrise No sunset Project Acknowledgements

Chuan Phukaoluan
Rong Phukaoluan
Suriya Umpansiriratana
Krit Jiwanantaprawat
Supansa Chareonsuk
Korawit Srisuksomwong
Phairot Sukhontamat
Paisarn Sukhontamat
3 Kor Architect and Construction
Nhung Karn Rek

#### Director of Photography

Arnont Nongyao

#### Camera Operator / Editor

Siwat Maksuwan

#### Camera Assistant

Natchanon Pothijak

#### Producer

Pathompong Manakitsomboon

#### Post Production

White Light Post Co., Ltd.

#### Colorist

Chaitawat Thrisansri

#### Articles

Marjorie Chu Khai Hori Lisa Polten Kittipoom Aksornsua Kamin Lertchaiprasert

#### **Article Translation**

Piriyapa Putsongkram

#### **Article Edits**

Kritchnun Srirakit Daniel Mattes

#### Acknowledgements

Angeline Chan - Director and Partner Khai Hori - Curatorial Director and Partner Lisa Polten - Director Bradley Foisset - Business Development Manager Deborah Lim - Assistant Curator Sera Law - Gallery Manager Master Wang Shi Ajarn Chatchol Thaikheaw Ajarn Bringkop Vora-urai Numthong Sae Tang Jean Michel Beurdeley Angkrit Ajchariyasophon Sawai Kiyo Chen Jiazi Kittima Chareeprasit Dr.Thitipong Navalertporn Sasawan Chirayus Somchai Songwattana Pawana and our children

#### **Exhibition:**

28 July 2018 - 24 September 2018

#### **Opening Reception**

28 July 2018

#### Chan+Hori Contemporary

Exhibition Vanue : Block 9, 9 Lock Road, Gillman Barracks, Singapore 108937

#### Kamin Lertchaiprasert

100/6 Moo 10, Soi Wat Umong 11, Suthep Rd., T. Suthep, A. Muang, Chiang Mai, 50200

kamin@thelandfoundation.org www.31century.org www.thelandfoundation.org

#### Catalogue Information

" (Empty)
Operated by Kamin Lertchaiprasert
Print in February 2019
Clung Wicha Press Co.Ltd., Bangkok
Size 7.8 X 10 inch
Colour 244 Pages
On Smooth Vanilla 160 g
Edition 800 copies
ISBN 978-616-485-093-4

No copyrights 2019



#### **Buddhadasa Indapanno Archives**

Vachirabenjatas Park, Nikom Rot Fai Sai 2 Rd., Chatuchak, Bangkok 10900 Thailand Tel. +662 936 2800 Ext. 7112 Fax. +662 936 2900 Mobile: 095 707 8375

#### **Exhibition:**

25 August 2018 - 10 January 2019

#### Catalogue Suport by:

Rika Dila





NOVA | CONTEMPORARY















## พระอาทิตย์ไม่ขึ้น พระอาทิตย์ไม่ตก



ยายสา เป็นตัวแทนสัญลักษณ์ของความรักและการรอคอย เธอรอคอยคนรักที่จากไป เพื่อออกเดินทางไปค้นหาสัจจะและได้สัญญาว่า เมื่อเขาพบสัจจะแล้วจะกลับมาหาเธอ ก่อน พระอาทิตย์ตกเธอจะมายืนรอคอยเขากลับมา ณ ที่ตรงนี้ทุกวัน

สัจจะคืออะไรและอยู่ที่ไหน? อยู่ภายนอกหรือว่ามันมีอยู่แล้วภายในจิตใจของเราทุกคน นั้นคือ ความรักความเมตตา การเปลี่ยนแปลง ความตาย ความว่าง หรือความเป็นหนึ่งเดียว

พระอาทิตย์ไม่ขึ้น พระอาทิตย์ไม่ตก เพราะมันไม่เคลื่อนที่แต่โลกหมุนรอบตัวเอง เรามองโลก อย่างที่เราต้องการ โลกจึงกลายเป็นอย่างที่เราเป็น แต่เมื่อไรที่เรามองโลกตามความ เป็นจริง เราจะเท็นความดีงามในทุกสิ่งตามธรรมชาติอย่างที่มันเป็น

พลงานชิ้นนี้(Life-specic)ต้องการนำเสนอโลกคู่ขนาน ระหว่างโลกปรมัตก์สัจจะกับโลก สมมุติสัจจะ พร้อมทั้งสร้างความตระหนักรู้สภาวะที่ปราศจากกาลเวลาและไร้การยึดมั่น ตัวตน เป็นการเชื่อมต่อระหว่างพื้นที่ว่างภายในกับพื้นที่ว่างภายนอก ระหว่างคุณกับฉัน

๒๒ พฤศจิกายน ๒๕๖๐

## No Sunrise No Sunset

Yai Sa is the symbol of love and awaiting. She has been waiting for someone she loves who left her to search for the ultimate truth and promised her he would return to her when he finds it. Every day, she stands at this same point waiting for him.

What is the ultimate truth? And where is it? Is it extrinsic? Or is it already has in our mind? Is it love, mercy, change, death, emptiness, or oneness?

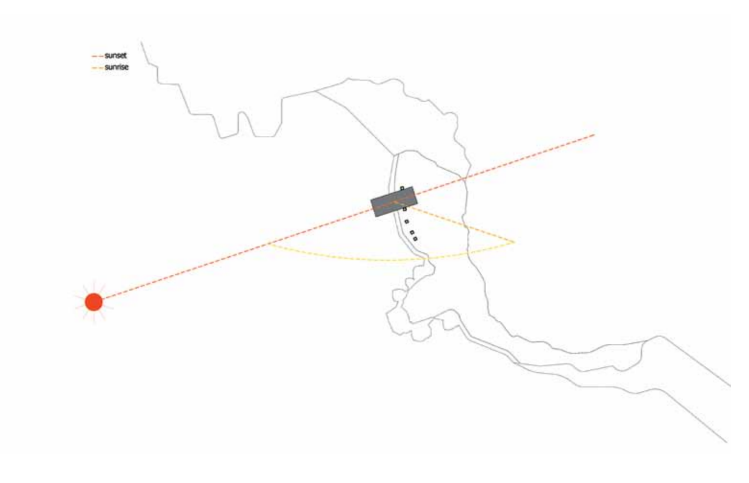
No Sunrise No Sunset because the sun doesn't move, but the world is spinning by itself. We see the world as the way we want, so the world is like the way we are. Since we see the world as the way it is, we will see the beauty and virtue of its nature.

This project is life-specific represents the parallel world between the world of ultimate truth and that of illusion. It is also creates the awareness of the conditions of timeless moment and non self attachment. That is a connection between inner and outer space (subjective and objective), you and me.



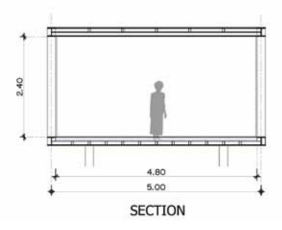




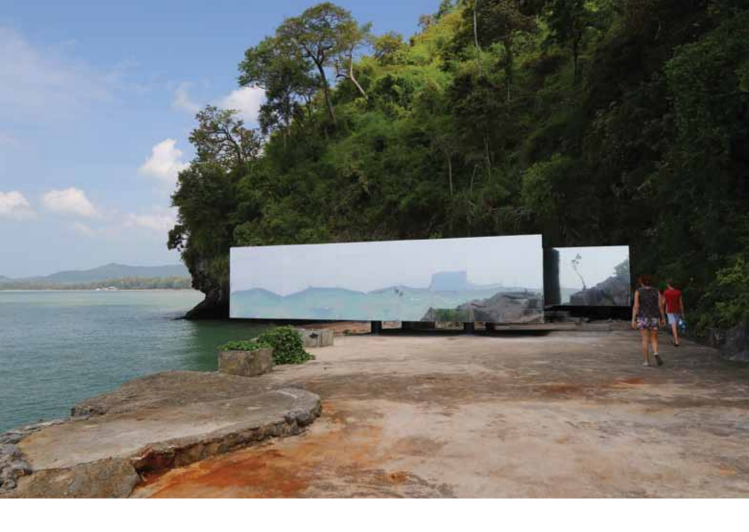








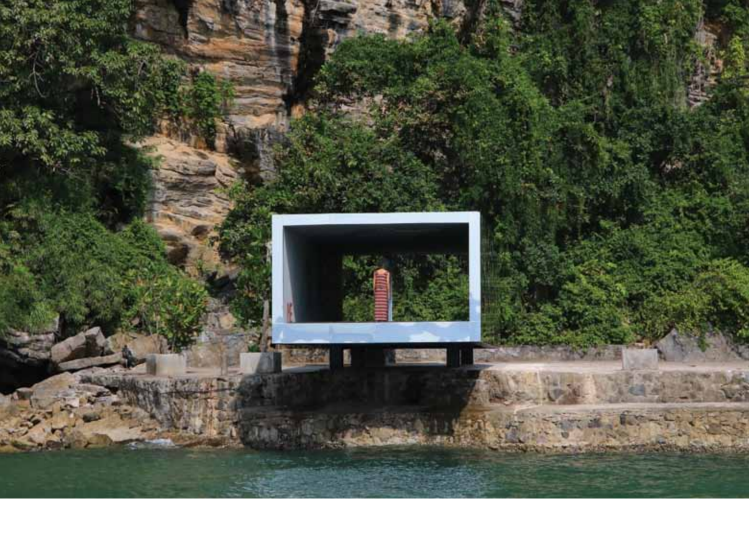


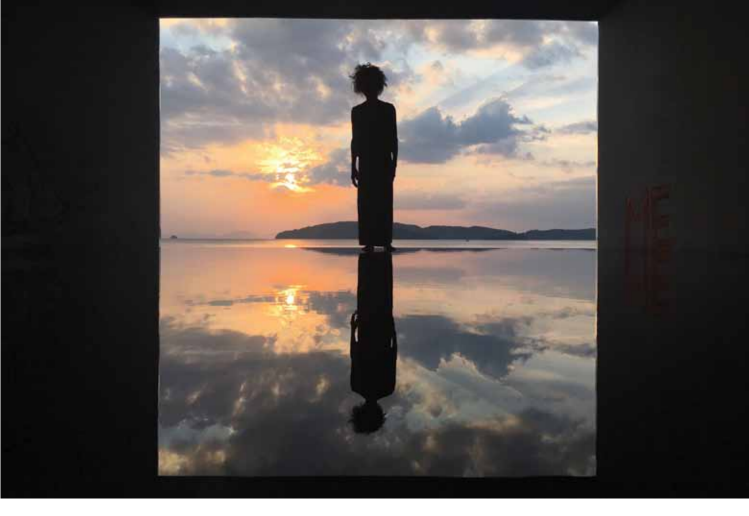


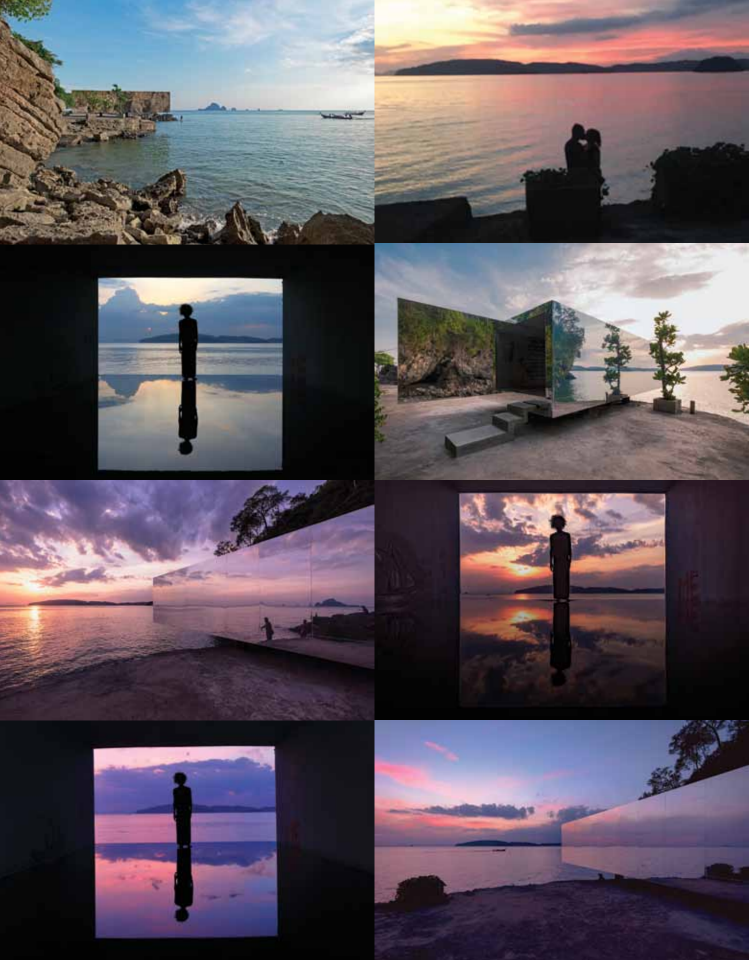


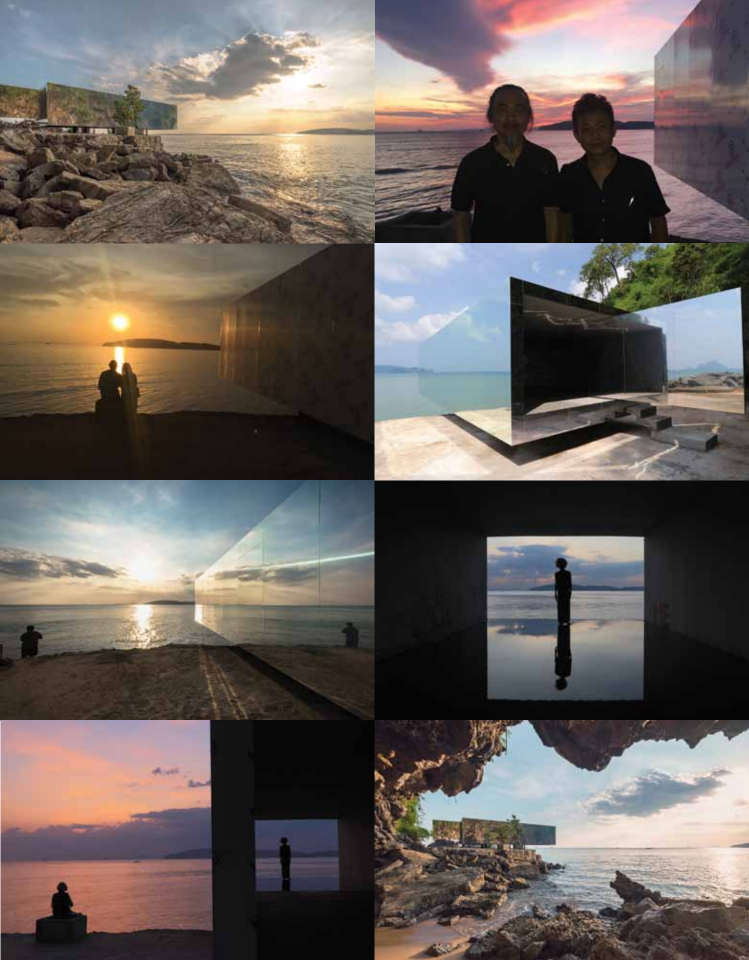




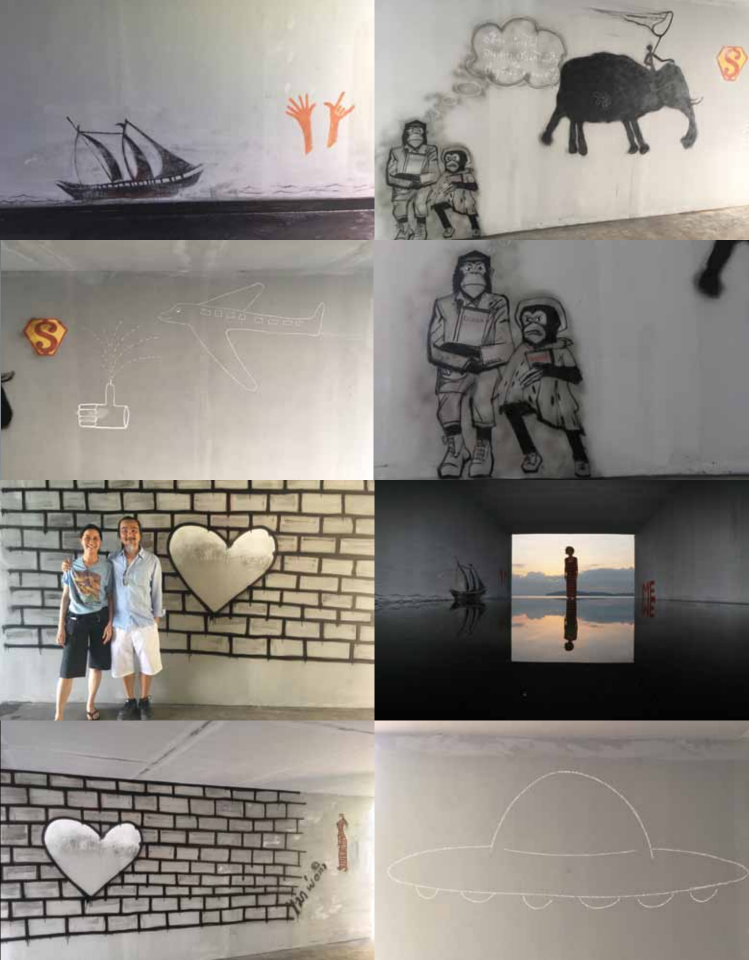














ทุกขณะ Every moment คือ is

ปาฏิหาริย์ miracle อยู่ก็ไม่ Not afraid

กลัว to live

ตายก็ไม่ Not afraid

กลัว to die



เหนือพ้นจิตสำนึก Beyond the conscious

เมื่อ When ไฟดับ black out ปัญญาญาณ intuition เกิด happens





จุดนิ่งแห่งเต๋า Static state of Tao

การหยั่งเห็นนี้ This perception
หรือตื่นรู้อย่างสม่ำเสมอต่อ this constant awareness of
สิ่งที่กำลังเป็นอยู่จริง what is
มีเจตจำนงของมันเอง has its own will
การหยั่งรู้นั้นเอง this perception itself
คือ is
การกระทำ action



66 99

จางจื่อ Zhiang zi

หลวงปู่มั่น ภูริทัตโต Luang Pu Mun Bhuridatto

พระอาจารย์ชา Phra Ajarn Cha

พระอาจารย์พุทธทาสภิกขุ Phra Ajarn Buddahadasa

พระพรหมคุณากร (ป.อ.ปยุตโต) Phra Brahmagunabhorn (P.A.Payutto)

อาจารย์ติช นัท ฮันห์ Thic Nhat Hanh ท่านดาไลลามะ Dalai Lama

อาจารย์เชอเกียม ตรุงปะ Chogyam Trungpa

อาจารย์ชุนริว ซูซูกิ Sunryu Zusuki

อาจารย์โกเอ็นก้า S.N. Goenka

ท่าน จ.กฤษณมูรติ J. Krishnamurti

อัลเบิร์ต ไอน์สไตน์ Albert Einstein

มาซาโนบุ ฟูกูโอกะ Masanobu Fukuoka

มหาตมะ คานธิ์ Mahatma Gandhi

มูฮัมหมัด ยูนุส Muhammad Yunus

มาแชล ดูชอมป์ Marcel Duchamp

ฯลฯ etc.



ไม่มีวิธีใดเป็นพิเศษ There is no special way ในการปฏิบัติที่แท้จริง in true practice. เธอต้องค้นหาวิธีของตัวเอง You must find your own way.

